


Государственный институт экономики, финансов, 

СУБЪЕКТ И СУБЪЕКТИВАЦИЯ 
В ФИЛОСОФИИ ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМА 

Государственный институт экономики, финансов, 
права и технологий 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

С.С. Русаков 
 
 
 
 

СУБЪЕКТ И СУБЪЕКТИВАЦИЯ 
В ФИЛОСОФИИ ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМА 

 
 

Монография  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Гатчина 
2022 

Государственный институт экономики, финансов,  

СУБЪЕКТ И СУБЪЕКТИВАЦИЯ  
В ФИЛОСОФИИ ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМА  



2 

УДК 1 (091) 
ББК 87.3(4/8) 
        Р 88 
 
Автор:  
Русаков Сергей Сергеевич, доцент кафедры гуманитарных и социальных 
дисциплин, Государственный институт экономики, финансов, права и тех-
нологий, кандидат политических наук. 
 

Рецензенты: 
Боровков Михаил Иванович, профессор кафедры военно-политической 
работы Военно-медицинской академии им. С.М. Кирова, доктор философ-
ских наук, профессор. 
Иошкин Владимир Кузьмич, профессор кафедры социально-гуманитар-
ных дисциплин АНО ВО «Университет при МПА ЕврАзЭс», доктор фило-
софских наук, доцент, 
 
 

Р 88 
Русаков С.С. 

Субъект и субъективация в философии экзистенциализма: моно-
графия. – Гатчина: Изд-во ГИЭФПТ, 2022. – 225 с. 

 
 
ISBN 978-5-94895-179-9 
 
 
 

Монография посвящена исследованию проблемы соотношения основных концеп-
тов экзистенциальной философии с концептами субъекта и субъективации. На основе 
использования широкого спектра существующих источников в работе проводится де-
тальный исторический анализ философии существования от предшественников до по-
следних ярких представителей. В книге предлагается рассматривать экзистенциализм в 
рамках трех основных направлений – немецкой, французской и русской школы, изла-
гаются основные понятия и идеи представителей этих школ. В ходе анализа автор на-
целен на выявление того, как каждый из представленных мыслителей видит проблему 
становления субъекта, какие предлагает пути конструирования субъективности и, в 
итоге, какие модели субъективации характеризуют данное философское направление.  

Книга рассчитана для студентов, аспирантов, преподавателей и исследователей в 
области гуманитарных наук, интересующихся проблемами культурологии и филосо-
фии. 

УДК 1 (091) 
ББК 87.3(4/8) 

 
 
 
 
ISBN 978-5-94895-179-9                                                                         © С.С. Русаков, 2022 
                                                                                                                  © ГИЭФПТ, 2022 



3 

ОГЛАВЛЕНИЕ 
 

 Стр. 
Экзистенциализм: субъект и субъективация ……………………… 4 
Предшественники экзистенциализма ………………………………. 21 

Серен Кьеркегор …………………………………………………... 22 
Федор Достоевский ……………………………………………….. 38 
Франц Кафка ………………………………………………………. 53 
Фридрих Ницше …………………………………………………… 67 

Немецкое направление экзистенциализма ………………………… 79 
Мартин Хайдеггер ………………………………………………… 81 
Ойген Финк ………………………………………………………... 96 
Мартин Бубер ……………………………………………………… 112 
Эрих Фромм ……………………………………………………….. 122 

Французское направление экзистенциализма …………………….. 133 
Габриэль Марсель …………………………………………………. 135 
Жан-Поль Сартр …………………………………………………… 146 
Симона де Бовуар …………………………………………………. 154 
Альбер Камю ………………………………………………………. 163 

Экзистенциализм в России …………………………………………... 174 
Лев Шестов ………………………………………………………… 176 
Николай Бердяев ………………………………………………….. 185 
Александр Кожев ………………………………………………….. 192 
Мераб Мамардашвили …………………………………………….. 205 

Заключительное слово ………………………………………………... 215 
Литература ……………………………………………………………... 220 
 
  



4 

Эта книга посвящается моей маме и моему папе 
Русаковой Ирине Ивановне и Русакову Сергею Анатольевичу 

 
 
 

 
 

ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМ: СУБЪЕКТ И СУБЪЕКТИВАЦИЯ 
 

Экзистенциализм, или философия существования как фило-
софское течение в полной мере раскрыло себя после Первой ми-
ровой войны. Это направление можно рассматривать как послед-
нюю стадию переживающего кризис иррационального движения, 
выражающего с начала XIX в. утрату веры в разумность как ос-
новной принцип мироздания и бытия1. Несмотря на творчество 
таких значимых предшественников, как С. Кьеркегор, Ф. Ницше, 
А. Шопенгауэр, именно две мировые войны и межвоенное время 
стимулировали развитие данного направления. Проблемы свобо-
ды, смерти, конечности, историчности, ценности или абсурда че-
ловеческой жизни и выбора особенно обострились в этот период 
и ставились гуманитарными науками и философией во главу уг-
ла.  

Субъективация как философская категория стала особенно 
важной в рамках размышлений французского философа XX века 
Мишеля Фуко. Концепция субъективации не противопоставляет-
ся декартовской концепции субъекта, но дополняет ее, настаивая, 
что субъективность не статический атрибут человеческого суще-
ства, дающий ему доступ к истине, но динамическое свойство че-
ловека, предполагающее, что с изменением его сознательных 
свойств меняется степень открытости и доступа к истине. Таким 
образом, субъективация, с точки зрения Мишеля Фуко, это про-
цесс конструирования автономного самосознания с целью приоб-
ретения независимости от внешних аффектов и получения истин-
ных знаний о мире и своем месте в нем. 

Проблема исследования экзистенциализма в ключе концепции 
субъекта и субъективации особенно остро стоит потому, что сам 
экзистенциализм в попытках преодолеть тупиковость методоло-
гизма и гносеологизма стремится возродить онтологическую тра-
                                                           
1 Больнов О.Ф. Новая укрытость. Проблема преодоления экзистенциализма. Введение / 
пер. А.Р. Абдуллина // Философская мысль. 2001. № 2. C. 137–145. 



5 

дицию в западноевропейской философии. Такая направленность 
делает терминологию философии существования метафизиче-
ской, что не позволяет в достаточной степени понимать ее социо-
культурные аспекты субъективации, на которые опирался М. Фу-
ко. К примеру, Н. Аббаньяно в работе «Введение в экзистенциа-
лизм» дает основные признаки этой философской школы‒ поиск, 
конечность, трансценденция, коэкзистенция, судьба и историч-
ность2. Видно, что такая терминология не способствует сочета-
нию фукодианского и экзистенциального прочтения проблемы 
субъективации человека. 

Экзистенциалисты в XX в. имели значительное влияние в фи-
лософской и гуманитарной мысли. Для экзистенциализма про-
блемы философии касаются бытия человека ‒ неповторимого ин-
дивида, находящегося в конкретной жизненной ситуации, кото-
рый должен взять за себя ответственность. Однако в отличие от 
других философских направлений экзистенциализм не считает 
человека изолированной сущностью, а делает большую ставку на 
его отношение с бытием. Человек для представителей этого тече-
ния – экзистирующее существо, т.е. существо, стремящееся вый-
ти за свои первоначальные рамки. Три фундаментальных катего-
рии экзистенциализма – ничто, экзистенция и трансценденция – 
по-разному обыгрываются философами этого направления, что 
приводит к необходимости их классификации.  

В некоторой степени важной проблемой понимания экзистен-
циализма является классификация представленных в них авторов. 
По словам О.Ф. Больнова, экзистенциализм целесообразно пони-
мать как последовательные фазы (сам он ссылается на Ганса 
Липпса)3, где к первой фазе относится немецкое крыло (К. Яс-
перс и М. Хайдеггер), а ко второй фазе – французское крыло (Ж.-
П. Сартр, А. Камю и др.).  

С другой стороны, по мнению Ж.-П. Сартра, в своем развитии 
экзистенциализм разбился на две противостоящие позиции: пред-
ставители христианского экзистенциализма (К. Ясперс, Г. Мар-
сель), как правило, считали, что вера в высшее трансцендентное 
существо, постоянное соотнесение себя с ним позволяет человеку 
надеяться на спасение, придает смысл его жизни, обеспечивает 
возможность его коммуникации с другими; представители атеи-
                                                           
2 Аббаньяно Н. Введение в экзистенциализм. СПб.: Алетейя, 1998. С. 289–302. 
3 Больнов О.Ф. Философия экзистенциализма. СПб.: Лань, 1999. С.14. 



6 

стического крыла (сам Ж.-П. Сартр, С. де Бовуар, А. Мальро, А. 
Камю, М. Мерло-Понти и М. Хайдеггер) были настроены весьма 
пессимистично относительно возможностей человека реализо-
вать себя в мире абсурда и хаоса, обрести взаимопонимание с се-
бе подобными4.  

Дополняя обоих вышеупомянутых авторов, надо понимать и 
то, что в некотором смысле экзистенциальная философия роди-
лась в недрах русской души и получила свое литературное 
оформление или философско-теоретическое обоснование в рабо-
тах Ф.М. Достоевского, Л.И. Шестова и Н.А. Бердяева. Нельзя 
забывать и о том, какое ответвление получал экзистенциализм в 
Австро-Венгрии в лице диалогической теологии М. Бубера и эк-
зистенциальной терапии В. Франкла. Еще одним направлением 
можно считать позитивный экзистенциализм, чье авторство за-
крепилось за Николо Аббаньяно, который провозгласил отход от 
сосредоточения на кризисных состояниях человека и концентра-
цию на возможностях раскрытия истинной природы человека для 
его дальнейшей реализации в сообществе других людей.  

Несмотря на то, что есть и другие классификации авторов фи-
лософии существования, целесообразным является выбор пред-
ставителей разных философских традиций. Так, к примеру, рус-
ский персонализм Ф.М. Достоевского и Н.А. Бердяева и теологи-
ческий экзистенциализм Л.И. Шестова и В.С. Соловьева полно-
стью пропитаны религиозной мыслью и в большей степени свя-
заны с кьеркегоровскими истоками. Немецкий экзистенциализм, 
представленный К. Ясперсом и М. Хайдеггером, которые лишь 
отчасти находились под влиянием религиозного воспитания, был 
отягощен гуссерлевской феноменологией и стремлением иссле-
довать онтологические вопросы человеческого существования. 
Французский экзистенциализм, раскрытый в работах Г. Марселя, 
Ж.-П. Сартра, А. Камю, действительно носит атеистический ха-
рактер и связан с художественным и образным мышлением своих 
авторов-писателей. Итальянскому экзистенциализму, разрабаты-
ваемому Э. Пачи, Л. Парейсон, Н. Аббаньяно и др., свойственны 
проблемы неоромантизма – природы и ценности5. Следовательно, 
раскрывая диалогику субъекта и субъективации, необходимо 
проанализировать представителей нескольких разных направле-
                                                           
4 Аббаньяно Н. Введение в экзистенциализм. СПб.: Алетейя, 1998. С. 7. 
5 Там же. С. 65. 



7 

ний и выявить общую магистраль, по которой разрабатывалась 
данная проблема.  
 

*** 
Следует выделить несколько наиболее важных концептов и 

тем, которые бы выражали фундаментальные проблемы экзи-
стенциализма и установили общий фарватер для дальнейшего 
анализа работ представителей данного течения. 

Первостепенной важностью является необходимость разгра-
ничить понятия эссенция (лат. essentia) и экзистенция (лат. exis-
tentia) сущего. Эссенция выражает то, что есть нечто, т.е. содер-
жательное определение сущего, что в немецком языке будет обо-
значать понятие так ‒ бытие (нем. Sosein). Экзистенция, в свою 
очередь, выражает то, что нечто есть, действительно имеется, и, в 
противоположность полноте содержательных определений, обо-
значается понятием вот-бытие (нем. Dasein).  

Понятие экзистенции, или существования решительным обра-
зом перечеканивается в рамках экзистенциальной философии и 
сокращается в своем объеме до применения к человеку. Важным 
событием для понятия экзистенции стало кьеркегоровское поня-
тие «существующего (или субъективного) мыслителя», развитое 
в «Заключительном ненаучном послесловии к философским кро-
хам» 1846 г. Это понятие было противопоставлено систематиче-
скому или абстрактному мыслителю, воплощение которого Кьер-
кегор видит в Гегеле6.  

Гегелевский мыслитель постигает внешний мир, в своем 
мышлении придерживается чисто теоретических позиций и наце-
лен на беспристрастное постижение так-бытия. Такой вид фило-
софствования достижим лишь абстрактным мышлением, пере-
махнувшим через все препятствия действительной жизни, но по-
стоянно терпящим крушение перед силой сопротивления реаль-
ной действительности. Субъективный мыслитель, напротив, рас-
сматривается как некто заинтересованный, направляющий свое 
мышление на постижение своего действительного бытия, исполь-
зуя мышление лишь как один из способов разрешения проблем 
своей реальной жизни, но не универсальный. Этот вид философ-
ствования укоренен в особенных нуждах собственного бытия, со-
ответствующих подлинной человеческой жизни, где мышление 

                                                           
6 Больнов О.Ф. Философия экзистенциализма. СПб.: Лань, 1999. С. 30. 



8 

не получает абсолютной континуальности и доходит до того, что 
становится парадоксальным. 

Большая часть экзистенциалистов не может отойти от понятий 
«трансценденция» и «трансцендирование». Устремление за пре-
делы своего собственного существования необходимым образом 
укореняется в экзистенциально-философском дискурсе, посколь-
ку различение истоков подлинного и неподлинного существова-
ния подразумевает некий водораздел. Поскольку в самом себе 
может покоиться лишь содержательно определенное бытие, 
замкнутое в самом себе, то именно трансцендирование способно 
вывести личное бытие за пределы своей замкнутости, достичь ра-
зомкнутости своего бытия и устремиться за пределы своего «со-
держательного что» к своему «подлинному как».  

Соответственно, поскольку человек всегда направлен к неко-
му подлинному экзистенциальному существованию, то необхо-
димо использовать некое равнозначное понятие, обозначающее 
человека, чье бытие в потенциале может достичь экзистенциаль-
ного состояния. Для этого лучше всего подходит понятие «личное 
бытие», которое в русском языке может иметь и множество си-
нонимичных понятий, таких как вот-бытие, или присутствие, 
или дазайн.  

Решающей фундаментальной характеристикой любого экзи-
стенциального философствования является крайний дуализм под-
линности и неподлинности. Это два реальных способа, какими 
может существовать человек, или два модуса его существования, 
связывающих его конкретные действия или дела с той степенью 
реализации своего потенциального экзистенциального духа. Не-
подлинность не всегда носит негативную окраску, ведь даже в 
своем неподлинном существовании личное бытие раскрывает в 
максимальной конкретности – в деловитости, увлеченности или 
способности наслаждаться и т.д. (однако это может происходить 
в измерении совместного бытия, о котором будет сказано ниже). 

Важной составляющей этого диалектического противостояния 
является принципиальное неприятие всему экзистенциалистами 
постепенного перехода из одного состояния в другое. Еще из 
кьеркегоровского наследия сохранилась идея, что, только совер-
шив качественный прыжок, поворот или принципиальный отказ 
от неподлинности, можно перейти к подлинному существованию. 
При этом неподлинность может сохраняться как длительное или 



9 

бесконечно долгое состояние, в то время как подлинность есть 
кратковременный и приходяще-уходящий процесс.  

Экзистенциализм с самого начала против позиции идеализма, 
для которого сознание является единственной непосредственной 
данностью и для которого внешний мир предстает лишь неким 
утверждением. Для философии экзистенциализма очевидно иное 
– всякое признание существования может совершаться лишь при 
сопротивлении противостоящей ему действительности. Исходя 
из всего опыта существования, вытекает очевидный дуализм Я и 
мира, где одно выводится и фундируется в другом. Само соотне-
сение с миром (нем. Bezug), принадлежащее сущности самого 
существования, например у Хайдеггера получило наименование 
бытие-в-мире (нем. das In-der-Weltsein), а у Ганса Липса – пере-
крестное бытие (нем. Verschrankt-sein). Под миром понимается не 
только пространственная содержательность окружающей дейст-
вительности (внешний мир), но и все в человеке, что она застает в 
качестве независящей от ее воли реальности (внутренний мир). 
Мир – это все, что опредмечено и фактично для самого человека, 
или, говоря словами Ясперса, мир предстает нам как предзадан-
ные условия субъективного бытия и объективной действительно-
сти. 

Отношения мира и человека носят сложный характер, связан-
ный в первую очередь с тем обстоятельством, что человек неспо-
собен своим мышлением охватить всю широту и глубину мира и 
безнадежно приходит к непреодолимым противоречиям, обозна-
чаемым Кьеркегором как парадокс. С другой стороны, экзистен-
циализм продолжает линию рассуждений наиболее пессимистич-
ных представителей философии жизни, к примеру, Ф. Ницше, 
полагавшему, что существу мира свойственны страдание и про-
тиворечия. Общим знаменателем является тезис о некоторой 
тревожности и чуждости мира, возникающей в противовес гу-
манистическому, романтическому или идеалистическому пред-
ставлению о месте, где живет человек.  

Следовательно, внешний мир с самого начала понимается как 
враждебное, чужое и ограничивающее свободу человека про-
странство. Принципиальным моментом в их отношениях Я и ми-
ра является то, что Я всегда представлено как нечто конечное и 
существенно образом ограниченное, в то время как мир не извес-
тен и не определен, но превосходит человека в своей вневремен-



10 

ности и конечности. Заброшенность – ключевой термин, обозна-
чающий то обстоятельство, что то место, где оказался человек, не 
может быть выбрано, но только в нем человек себя может обна-
ружить, вне зависимости от его желаний или склонностей. Ко-
нечность и заброшенность – две главные характеристики, закреп-
ляющие фундаментальное несовершенство человека в его соот-
ношении с миром. 

Мир является всеобщей сферой содержательно определимого 
и выразимого, которая способна принять в себя бесконечное 
множество единичных Я, лишив их экзистенциального содержа-
ния. Совместное бытие рассматривается как одно из самых важ-
ных звеньев экзистенциально-философского понимания отноше-
ния человека к миру, с которой он связан теснее всего. Подобно 
тому, как мир дан человеку в качестве факта и не требует никако-
го доказательства, окружающие люди являются такой же неоспо-
римой частью человеческого существования. Личное и единич-
ное бытие развивается именно на фоне совместной жизни с дру-
гими людьми, способной как посодействовать, так и воспрепят-
ствовать его становлению.  

Чаще всего совместное бытие несет за собой негативные по-
следствия для личного существования, поскольку создает воз-
можность появления одиночества, которое возможно лишь при 
наличии окружающего сообщества, и запускает модус отсутст-
вия. Человеческое окружение является частью мира, но его го-
раздо проще обесценить, чем остальное содержательное напол-
нение мира. Следовательно, ключевая позиция экзистенциализма 
здесь усиливается – для прорыва к подлинному существованию 
необходим категорический разрыв как с естественным бытием, 
так и с совместным бытием. 

Отношение с другими занимают важное место в философст-
вовании К. Ясперса, поскольку «Я существую лишь в коммуни-
кации с другими»7. Тем не менее, он достаточно четко указывает, 
что для пробуждения экзистенциального существования важно 
лишь кратковременное соприкосновение одной одинокой души с 
другой одинокой душой. «Безответственная масса», воплощаю-
щее некий модус массового бытия (нем. Das Massendasein) раз-
рушает самосознание единичного человека и любые экзистенци-
альные связи, о чем говорится в его «Духовной ситуации време-
                                                           
7 Ясперс К. Смысл и назначение истории. М.: Политиздат, 1991. С. 338. 



11 

ни». 
Личное бытие возможно лишь в разрыве от роения (нем. Das 

Betrieb), где на человека наваливается тяжесть его прав и обязан-
ностей, и он становится лишь одним из множества экземпляров 
некого общественного бытия (нем. Gesellschaftliches Dasein) и 
должен равным образом обладать некой работой и потреблением. 
В нем человек приобретает свое социальное Я и становится по-
добен всем, образуя в себе наивное личное бытие и идентифика-
цию всех со всеми. 

В рамках совместного бытия обнаруживается способ, помо-
гающим множеству отдельных «я» сосуществовать и находить 
общий язык. Коммуникация, рассматриваемая в разрезе непод-
линности или подлинного существования, занимается важное ме-
сто в рассуждениях К. Ясперса, М. Бубера и М. Хайдеггера. Во-
прос открытости и замкнутости личного бытия был заложен С. 
Кьеркегором и решался разными философами-экзистенциалиста-
ми по-разному. Важным аспектом коммуникации представляется 
возможность создания экзистенциального со-общества, где не-
сколько единичностей будут вовлечены в прорыв к подлинному 
бытию, или способность отдельной единичности, в отрыве от 
других, разглядеть подлинное существование в одиночестве.  

Отдельного внимания заслуживает понятие ситуация, которое 
проистекает из того обстоятельства, что как естественный мир, 
так и со-бытийный мир представляют собой не просто некий фон, 
но всегда конкретное, совершенно определенное стечение об-
стоятельств, а котором личное бытие себя обнаруживает и кото-
рое определенным образом требует от него ответа. По мнению О. 
Больнова, экзистенциально-философское понятие ситуации 
вполне соответствует жизнефилософскому понятию положения, 
но с некоторыми отличиями: философия жизни видит за сложив-
шимися положениями некое содействие и преимущества для че-
ловека, а экзистенциализм подчеркивает препятствующую сторо-
ну любой ситуации8. Экзистенциальная философия утверждает, 
что ситуация обладает неким стесняющих характером, но стиму-
лирует человека к преодолению трудностей, повышает его ду-
ховную активность. 

Важной чертой философии существования является то, что 
ситуация не временное и случайное явление, но постоянная пе-
                                                           
8 Больнов О.Ф. Философия экзистенциализма. СПб.: Лань, 1999. С. 82. 



12 

ременная, в которой человек оказывается против своей воли. При 
этом, безусловно, ситуация предполагает не только внешние об-
стоятельства, но и телесное и душевное состояние индивида. Об-
ладая собственным эмоциональным фоном, настроением или 
расположенностью, личное бытие всегда обнаруживает себя по-
мещенным в ситуацию и оказывает на нее обратное воздействие. 

Понятие граница (нем. Die Grenze) также свойственно фило-
софии Карла Ясперса, хоть не отрицается и другими мыслителя-
ми экзистенциального направления. Само понятие «граница» 
обозначает не расположение внешних ограничений для человече-
ской бытийственности, но внутренние элементы духовной орга-
низации человеческого существа. Страдания, борьба, случай-
ность, вина – все это неупразднимые свойства, встроенные в су-
щество человека. Только в пограничных ситуациях человек под 
напором их реальности достигает осознания сомнительности лю-
бого основания знания или действия. Такие ситуации ставят че-
ловека перед лицом глубокой тревожности своего бытия, потря-
сая привычный ход его повседневной жизни до самого основа-
ния.  

В итоге, пограничные ситуации подводят человека к границам 
своего существования. Будучи погруженным в одно из этих со-
стояний из-под ног человека выбиваются всякие основания, рас-
падается гармоничное и осмысленное целое, но выступают про-
тиворечия, которые нельзя разрешить посредством мышления, 
т.е. достигается то, что С. Кьеркегор обозначал понятием пара-
докса. Только достигнув такого состояния, человек убеждается в 
невозможности подлинности своего существования в мире и в 
твердых границах несовершенства своего личного бытия. Под не-
совершенством следует понимать не только тревожность, поте-
рянность, заброшенность в мир, но и принципиальную невоз-
можность достигнуть экзистенциального состояния собственны-
ми внутренними силами и побуждением. Иными словами, несо-
вершенство собственного личного бытия заключается в том, что 
без внешнего принуждения к погружению в ситуацию, требую-
щую полного напряжения, оно не способно прорваться к подлин-
ному существованию. 

К отдельным разновидностям ситуаций относятся радикаль-
ные моменты ограниченности нашего бытия, противостоящие че-
ловеку в качестве непреодолимых преград. К таким ситуациям 



13 

относятся не положения мира общего порядка, явленные в раз-
ных формах, но конкретные явленные формы, принадлежащие 
единичному личному бытию. К этому ряду можно причислить: 1) 
саму принципиальную заточенность в ситуации; 2) принципиаль-
ное принятие факта того, что человек должен умереть; 3) неми-
нуемое принятие вины, что само Я предоставлено случайности и 
нуждается в постоянной борьбе и избегании страданий. 

Страх является одним из самых фундаментальных концептов 
как в кьеркегоровской, так и в экзистенциальной философии в 
целом. Своим началом проблема страха (нем. Angst) обязана ра-
боте С. Кьеркегора 1844 г., именуемой «Понятие страха». Поня-
тие страха проясняет не столько теоретический, сколько эмоцио-
нальный характер экзистенциализма и представляет собой более 
развитое концептуальное осмысление человеческого существова-
ния и переживания, нежели понятия «ситуация» или даже «по-
граничная ситуация». Отличительной особенностью экзистенци-
альной интерпретации страха является то, что он воздействует на 
человека не извне, являясь внешним и эпизодическим эмоцио-
нальным мучением, но напротив, внутренним и стержнеобра-
зующим условием подлинного существования (и \ или становле-
нием).  

Следует отличать боязнь и страх, разница между которыми 
концептуальна в философии экзистенциализма. Боязнь всегда 
связывается с чем-то реальным, определенным, рационально 
обоснованным и имеет преходящий характер. Она всегда насти-
гает человека в конкретной ситуации, в столкновении с чем-то, 
что реально способно нанести вред, но с чем можно бороться.  

Страх, напротив, всегда беспочвенен, предметно не опреде-
лен, иррационален и постоянен. Он не приходит, но находится 
внутри нас, требуя того, чтобы его постигли, но преодолеть его 
не представляет возможным, даже если прилагаются значитель-
ные усилия. Поскольку страх имеет тягостный, всеобъемлющий и 
беспредметный характер, то против него нельзя повернуться, от 
него нельзя укрыться, он обволакивает все человеческое сущест-
вование, пролегая между человеком и духовным миром. Совме-
стное бытие дает человеку временную, но несущественную защи-
ту, облекая человеческую жизнь в пеструю и красочную соци-
альную жизнь, наполняя ее сконструированными ценностями и 
идеалами. Однако в страхе блекнет любая социальность, и тень 



14 

тревожности и отчаяния заставляет каждого задуматься, что нет 
ничего, за что человек мог бы держаться, чтобы не остаться в со-
стоянии одиночества и покинутости.  

Сам страх основывается на важной предпосылке экзистенци-
альной философии и на учении Кьеркегора об отсутствии пони-
маемого нечто в основании бытия. Ничто – единственное воз-
можное основание, а страх – его непосредственное отражение, 
или модус, доступный человеческой природе9. Страх становится 
не только негативной переменной человеческой экзистенции, 
приводя человека в отчаяние и напоминая ему о его заброшенно-
сти, но и позитивной и будоражащей силой, потрясая человека до 
основания и выбивая его из колеи повседневного и бездумного 
проживания (нем. Das Dahinleben). Страх, как наместник Ничто, 
способен вырвать человека из отданности миру и открыть ему 
подлинные задачи и цели.  

Следовательно, страх рассматривается в экзистенциальной 
философии (или как минимум в ее немецком ответвлении) и как 
негативный, и как позитивный феномен. Серен Кьеркегор прямо 
говорит о том, что страх есть выражение совершенства человече-
ской природы10. Только будучи настигнутый страхом, человек 
открывается для подлинного существования. Дальнейшие интер-
претации влияния страха на человеческую экзистенцию у Рильке, 
Кафки, Хайдеггера или Сартра раскрываются по-разному11. 

Вместе с тем, важной составляющей любого экзистенциально-
го учения от Кьеркегора и до Хайдеггера выступает совокупность 
разных настроений, модусов существования или экзистенциалов. 
В первую очередь к ним относятся скука, тоска и отчаяние. В 
некоторой степени они являются проводниками страха и в соот-
ветствующей форме выкликивают человека из повседневности 
его бытия.  

Скука – безобидное настроение, имеющее несколько форм. 
Поверхностно, человеку может наскучить книга или общение с 
другим человеком – такое настроение легко отбросить вместе с 
его источником. Подлинная же скука проявляется как овладе-
вающее человеком состояние некой пустоты, когда никакое из 

                                                           
9 Хайдеггер М. Кант и проблема метафизики. М.: Русское феноменологическое общест-
во, 1997. C. 138. 
10 Кьеркегор С. Понятие страха. М.: Академический проект, 2020. С. 185. 
11 Больнов О.Ф. Философия экзистенциализма. СПб.: Лань, 1999. С. 96. 



15 

его действий или решений не имеют никакой важности12. Дейст-
вие скуки схоже со страхом – если она нагнала человека, то от 
нее нельзя спастись бегством, она вынуждает человека к такому 
решению, в котором он отречется от неподлинного бытия.  

Однако слабое чувство скуки не обладает способностью обра-
тить человека к подлинному существованию, и он постоянно со-
скальзывает в повседневность. Скука может обернуться тоской, 
которое можно охарактеризовать как более сильное эмоциональ-
ное состояние, ведущее не просто к отсутствию интереса к неко-
торым решениям в своей жизни, но связывается с ничтожностью 
происходящего вокруг вообще. Тоскливость также отягощена не-
кой усталостью, когда бегство от простой скуки не дает никаких 
плодов и, по сути своей, является тщетным. Простые удовольст-
вия совместного бытия более не способны отвлечь человека, и он 
чувствует себя исключенным из общества, впадая в безрадостное 
бытие. 

Отчаяние появляется тогда, когда страх прорывает всяческие 
сомнения человека в подлинности своей жизни. Это настроение 
потрясает личность до самых его глубин, являясь логичным про-
должением двух предыдущих стадий. Тем не менее, отчаяние уже 
нельзя назвать лишь некоторым подозрением, что окружающий 
видимый и социальный мир – лишь пелена подлинного бытия. 
Человек отчаивается по собственному достижению, на основании 
собственной предрасположенности к миру и, преодолевая скуку и 
тоску, совершает скачок или прорыв к подлинному существова-
нию. Опять же, концепт скачка, в первую очередь, раскрыт у Се-
рена Кьеркегора, в то время как другие авторы по-разному вос-
производят логику, связанную с переживанием настроений или 
экзистенциалов. 

Завершающим среди главных концептов экзистенциализма 
является концепт смерти. Конечность человеческого бытия не-
минуемо отсылает к смерти, как особому феномену, выступаю-
щему как окончательная и предельная граница человеческого бы-
тия. Смерть должна занимать центральное место человеческой 
экзистенции, поскольку является исключительным обстоятельст-
вом, которое обуславливает наивысшее напряжение личного бы-
тия.  
                                                           
12 Кьеркегор С. Или – или. Фрагмент из жизни: в 2 ч. СПб.: Издательство Русской Хри-
стианской Гуманитарной Академии: Амфора. ТИ Д Амфора, 2011. С. 299.  



16 

Глубинным основанием этой темы вновь будет разработка 
датского мыслителя, который вводит понятие «существующий 
мыслитель», где главной проблемой является не теоретическое 
знание о смерти вообще, а отношение отдельного человека к сво-
ей собственной смерти. В посткьеркегоровском экзистенциализ-
ме вопрос смерти занимает центральное место в экзистенциализ-
ме (особенно в немецком), благодаря особой роли вопроса о том, 
каким образом можно осуществить восприятие опыта смерти, пу-
тем переживания ее как одной из возможности личного бытия.  

Безусловно, речь идет не о простой реакции на факт будущей 
смерти и не о процессе умирания, растянутого в процессе жизни 
личного бытия, но, скорее, о том значении, которым данное со-
бытие обладает здесь и сейчас, т.е. как о преобразующей силе, 
которое знание смерти направляет на жизнь в текущий момент 
жизни. Смерть пытаются анализировать не как нечто чуждое и 
внешнее человека, но как конституирующую составляющую его 
духовной организации.  

В надеждах и опасениях, в планах и ожиданиях уже кроется 
проблема выхода человеческой жизни за пределы настоящего 
мгновения. Все настоящее получается свое воплощение лишь из 
связи с будущим, а значит, смерть всегда включается в текущую 
жизнь в качестве предельного момента будущего. Логика экзи-
стенциального анализа человеческого существования, следова-
тельно, утверждает, что отношение к смерти является необходи-
мым условием подлинного существования, являясь окончатель-
ной и безусловной пограничной ситуацией. 

Как указывает Отто Больнов, чтобы постичь в экзистенциаль-
но-философское понимание смерти в полном его значении, необ-
ходимо ее рассмотреть в трех ступенях: morscerta, horaincerta и 
metumortis13. 

Morscerta – это несомненность смерти, то есть понимание че-
ловеком того, что его жизнь конечна. Даже несмотря на то, что 
человек способен уклоняться от этого понимания с помощью со-
вместного бытия и постоянного погружения себя в неподлинное 
бытие красочной жизни, в определенном возрасте он вынужден 
считаться с временной ограниченностью собственного существо-
вания. Осознание конечности мотивирует человека на деятель-
ность и напряжение в попытках добиться каких-либо достижений 
                                                           
13 Больнов О.Ф. Философия экзистенциализма. СПб.: Лань, 1999. С. 130. 



17 

за ограниченный срок. Угроза смерти вынуждает его отделять 
существенное от несущественного, сменять одну деятельность 
другой, или совершенствовать свою способность осознавать себя, 
возвышаясь от низкой к высокой степени развития. 

Horaincerta – это неизвестность часа смерти, т.е. отсутствие у 
человека понимания того, когда настанет момент его смерти. Ка-
ждый человек исполняет свой жизненный план, надеясь, что зав-
тра его жизнь продолжится, однако в действительности нет ника-
кой уверенности в завтрашнем дне. В представлении экзистен-
циализма факт подобной неизвестности непосредственно влияет 
на деятельность человека: жизнь нужно организовывать таким 
образом, чтобы она не становилась бессмысленной из-за внезап-
но вторгающейся смерти. Следовательно, цель своей жизни нель-
зя переносить в будущее, делая его зависимым от времени, но не-
обходимо укоренить ее смысл в настоящем.  

Metumortis – это страх смерти, т.е. духовное состояние чело-
века, при котором страх, вызванный Ничто, заставляет содро-
гаться его от мысли о надвигающемся больше-не-бытии (нем. 
Nichtmehrsein). Эта третья составляющая понимания смерти но-
сит уже негативный и неплодотворный для человека характер, 
хотя в работах Ясперса этот страх обозначается как экзистенци-
альный (нем. Existenzanhst), связанный с осознанием ценности 
пропадающего личного бытия и являющийся свойством подлин-
ной экзистенции. Благодаря этому страху смерть вынуждает че-
ловека чувствовать каждое мгновение так, чтобы не ощущать бо-
лее угрозы, обусловленной возможностью смерти. Только благо-
даря этому элементу осознания страха человек способен понять, 
что самое ценное в его жизни не может быть связано с наращива-
нием достижений или успеха, поскольку всегда будет находиться 
под угрозой уничтожения преждевременной смертью. Весь 
смысл человеческого бытия заключается в реализации своего 
безусловного существования здесь и сейчас, в своей достигнутой 
позиции. 

Обсуждение вопроса о смерти показывает еще одну значи-
мую, по крайней мере, для немецкого, более онтологичного, от-
ветвления экзистенциализма, тему временности. В вопросе о 
времени речь, в первую очередь, идет о человеческом к нему от-
ношении, точнее, о тех формах, в каких время дано человеку в 
переживании. Следовательно, в экзистенциальной традиции вре-



18 

мя вынужденно распадается на субъективное, или переживаемое 
и объективное, или физическое. Вопрос о том, почему человече-
ское чувство времени является отклонением от объективного его 
хода, становится глубинным ядром вопроса о том, как человек 
соотносится со временем вообще. 

Любой момент времени всегда соотносится с прошлым как с 
некой несущей основной настоящего, так и с будущим, как ос-
новного формирующего условия деятельности в настоящем. По-
добную структуру любого мгновения вскрыл Августин, выделяя 
три соседствующих отношения ко времени: настоящее примени-
тельно к настоящему, настоящее применительно к прошлому и 
настоящее применительно к будущему, что выступает представ-
лением, воспоминанием и ожиданием соответственно. Структура 
времени для существования и личного бытия, таким образом, 
оказывается более сложным, нежели наше представление об объ-
ективном времени.  

М. Хайдеггер более других философов данного направления 
уделял внимание проблеме времени. Высочайший вид временной 
концентрации он обозначил понятием «решимость» (нем. 
Entschlossenheit), сводя ее к форме подлинной временности, где 
мгновение обретает окончательную и безусловную ценность. Это 
такой склад человеческого бытия, где деятельность получается 
свой смысл не в требующей достижения цели, но непоколебимо 
несет смысл в самом себе. Однако хайдеггеровский анализ вре-
мени необходимо рассмотреть в соответствующем разделе. 

Возвращаясь к проблеме необходимости концентрации чело-
веческого личного бытия на мгновении, можно прийти к форму-
ле, согласно которой каждый должен заниматься безответствен-
ным гедонизмом – наслаждайся мгновением. Однако так мы бу-
дем понимать мгновение как нечто ускользающее, момент на-
слаждения, зависимый от потока бурного времени. Экзистенци-
альное понимание момента времени предполагает выход из бур-
лящего потока времени, отказ от опоры на прошлое или планиро-
вание удовольствия в будущем и выход к чему-то надвременно-
му. Кьеркегор, опираясь на христианское соотношение времени и 
бесконечности, называет мгновение мигом (нем. Augenblick), ко-
торый должен позволить достигнуть полноты времени.  

Историчность – более сложная структурная форма человече-
ского бытия и временности. Философское внимание экзистен-



19 

циализма было направлено на отношение человека к истории, 
или точнее – к приданию высочайшего статуса человеку на исто-
риобразующего субъекта. Безусловно, необходимо сразу отме-
тить, что соотношение история – историчность, повторяет соот-
ношения объективного и субъективного времени. 

Историчность развивает идею решимости, но если последняя 
не имеет никакого четкого цели и содержания, то первая исходит 
из того, что подлинные цель и содержание могут прийти только  
извне, т.е. из мира, в который человек заброшен. Человек всегда 
находится в личной ситуации, где предопределен своим собст-
венным выбором, сделанным в прошлом, но он также находится 
и в исторической ситуации, которое сформировано конкретным 
сообществом, в котором человек рождается. В работах М. Хай-
деггера решимость черпает свой содержательный материал из на-
следия (нем. das Erbe). Человек оказывается вброшенным в мир, 
но у него всегда под ногами есть некий фундамент, заложенный 
прошлыми действиями совместного бытия, а значит, цели и со-
держание личного бытия не могут произвольно разворачиваться 
из собственного существования и всегда находятся во взаимодей-
ствии с этим самым наследием. В некотором роде, это важное 
феноменологическое влияние концепции интерсубъективности Э. 
Гуссерля, оказанное им сначала на своих немецких коллег, а за-
тем и на французскую ветвь экзистенциализма. 

Задачей отдельного человека является перенятие или усвоение 
(нем. Aneignen) данного ему наследия в виде некого духовного 
содержания истории. При этом личное бытие человека может пе-
ренимать лишь некоторый, повседневный опыт, отличающийся 
из поколения в поколение, но ничему подлинно человечному 
научиться таким образом не получится. Какой-либо прогресс, в 
экзистенциальном понимании, возможен лишь в неподлинности, 
а в разрезе подлинного содержания каждое поколение людей 
сталкивается с тем, что называется повторением или возобновле-
нием (нем. Wiederherstellung). Повторение – это форма взаимо-
действия личного бытия и историчности, в которой наличество-
вавшая ранее возможность экзистенциального существования 
осуществляется в душе каждого отдельного человека вновь. 

Повторение следует несколько отличать от «вечного возвра-
щения» Ф. Ницше (нем. ewige Wiederkunft). В ницшеанском ва-
рианте речь идет о круговороте всех событий, при котором объ-



20 

ективная реальность со всеми ее отдельными обстоятельствами 
наступает вновь, проходя через определенные промежутки и 
временные циклы. Напротив, в чисто экзистенциальном, даже в 
кьеркегоровском понимании, повторение это результат, произво-
димый самим человеком, когда его существование постоянно 
возвращается к своим изначальным возможностям. В своем од-
ноименном сочинении «Повторение» датский философов настаи-
вает, что как раз таким образом внешняя жизнь постоянно разви-
вается и меняется, но внутреннее личное бытие постоянно повто-
ряется: содержательная, но неподлинная жизнь всегда меняется, а 
бессодержательное, но подлинное существование повторяется, а 
в некотором смысле – постоянно пробуждается.   



21 

ПРЕДШЕСТВЕННИКИ ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМА 
 

Общеизвестно, что отцом экзистенциализма является датский 
теолог и философ Серен Кьеркегор. Образованное им понятие эк-
зистенциального существования заложило основу для дальней-
шей философской и художественной работы всей европейской 
мысли над пониманием человеческого опыта переживания.  

Как указывает Отто Больнов, первоначально экзистенциализм 
понимался как радикализация некоторых идей философии жизни, 
как она была воплощена в работах Ф. Ницше и В. Дильтея. По-
ставленная философией жизни цель – исследовать жизнь без 
внешних установок – создала новое ответвление в дискурсе евро-
пейской философии, характеризующееся отказом от систематики, 
панлогизма и всякой метафизической спекуляции14.  

Отдельного внимания среди мыслителей, предшествовавших 
экзистенциализму, достойна фигура Ф. Ницше. Его философско-
афористический и эссеистский характер размышлений привлекал 
внимание множества авторов и писателей в XIX и XX вв. 

С другой стороны, наряду с чисто философскими направле-
ниями и именами нельзя игнорировать тех писателей, чьи работы 
пропитаны множеством философских концептов и активно при-
влекались интеллектуалами самых разных стран. К таким авто-
рам необходимо отнести Ф. Достоевского, Н. Гоголя, М. Пруста, 
Ф. Кафку, Р. Музиля, Д. Джойса, Р.-М. Рильке и др. В данной ра-
боте мы возьмем двух примечательных авторов – одного из отцов 
французского экзистенциализма – Ф. Достоевского, и одного из 
самых примечательных мастеров прозы и адепта С. Кьеркегора – 
Ф. Кафку. 

 

  

                                                           
14 Больнов О.Ф. Философия экзистенциализма. СПб.: Лань, 1999. С. 17. 



22 

СЕРЕН КЬЕРКЕГОР 
 

Серен Кьеркегор (1813–1855) за свою непродолжительную 
жизнь создал множество философских произведений, повлияв-
ших на развитие европейской философской мысли в целом и на 
теорию субъекта в частности. Продолжавшееся почти две сотни 
лет господство обращения к Внешнему, начавшееся с Декарта и 
достигшее своего апогея в системе Гегеля, не устраивало 
С. Кьеркегора, и своим работам он придает характер философии, 
ищущей ответы на вопросы о внутренней реальности человека 
(нем. Inderlighed). Он выступал как против гегелевского станов-
ления, являвшегося спекулятивным15, так и против марксисткой 
эмансипации человека, освобождавшей последнего от Бога хри-
стианского мира16. Реакцией датского философа на гегелевский 
рационализм, с одной стороны, и развитие немецкого романтизма 
– с другой, стали идеи возвращения к чистоте христианства (нем. 
Christentum) возможные только путем иррационального понима-
ния полноты человеческого существования. Таким образом, 
Кьеркегора можно считать первым серьезным критиком строгой 
рациональной и гносеологически направленной теории субъекта, 
который наносит удар по западноевропейской философии с по-
мощью иррационализма.  

В некоторой степени Кьеркегор возрождает теологическую 
традицию «фидеизма», согласно которой религиозная вера ос-
лабляется, а не усиливается, когда сводится к простому человече-
скому разуму. Августин, Майстер Экхарт, Паскаль и Лютер счи-
тали, что вера превосходит человеческий рассудок, который яв-
ляется ограниченной способностью несовершенного человече-
ского существа. Как пишет Д. Уэст, ключевой момент стратегии 
Кьеркегора состоит в отвержении рационалистической концеп-
ции объективного знания и введении различных способов непря-
мой коммуникации человека с истиной как единственного инст-
румента познания человеческого существования, т.е. экзистен-
ции17.  

Проблема экзистирующего человека в современной европей-
ской философии была заявлена именно Кьеркегором. Для него 

                                                           
15 Лёвит К. От Гегеля к Ницше. СПб.: Владимир Даль, 2002. С. 236. 
16 Там же. С. 505. 
17 Уэст Д. Континентальная философия. М.: Дело, РАНхИГС, 2015. С.214. 



23 

экзистенция – это особый модус существования человека, в рам-
ках которого существование индивида сохраняет сосредоточен-
ность на собственной внутренней реальности18. Существование 
человека представляет собой возможность вполне конкретного 
выбора в самых разных ситуациях, с которыми постоянно стал-
кивает нас жизнь. Страх, отчаяние и парадокс – представляют со-
бой конкретные ситуации, с которыми человеку придется уста-
навливать связь. Вступая в отношения с этими ситуациями, чело-
век однозначно будет устанавливать страстные, эмоциональные и 
иррациональные связи, и рациональный поиск истины будет для 
человеческого существования играть не первостепенное значе-
ние19.   

Амбивалентность понятий «свобода» и «страх» – фундамент 
кьеркегоровской дуалистической метафизики. От самого главно-
го выбора – собственной свободы – большинство людей уклоня-
ется, виной чему является массовое общество XIX в., позволяю-
щее достигать среднего, но посредственного образа жизни путем 
кратковременного развлечения. 

Иоханнесс де Силентио, за именем которого укрылся Серен 
Кьеркегор, публикует работу «Страх и трепет» (1843), где рас-
крывается вопрос рождения религиозной веры. Раскрывая в сво-
ем анализе фигуру Авраама как «рыцаря веры» (дат. Troens Rid-
der), датский философов подчеркивает его отличительную осо-
бенность – полную уверенность во взаимной связи с Богом, бес-
конечное отношение к Богу, и бесконечную заботу от Бога к не-
му. 

На вершине многочисленных диалектических отношений по-
коится самый темный и абсурдный парадокс веры – связь между 
Богом и человеком является глубоким внутренним и субъектив-
ным отношением. Вера настоящего верующего человека всегда 
нуждается именно в субъективном инструменте парадокса, про-
тивостоящего (в стиле Лютера) общепринятым нравам и церков-
ным канонам, но столь необходимого человеку при соприкосно-
вении вечного Бытия с временным существованием человека. 

В этой работе Кьеркегору важно было показать принципиаль-
ное отличие сущности религиозного героя Авраама от других ти-

                                                           
18 Хоружий С.С. Фонарь Диогена. Критическая ретроспектива европейской антрополо-
гии. М.: Институт философии, теологии и истории св. Фомы, 2010. С. 327. 
19 Ле Блан Ш. Кьеркегор. М.: РИПОЛ классик, 2018. С. 88. 



24 

пов героизма: демонического, романтического или трагического. 
Уже в этом произведении видны аналогии с более поздними эта-
пами становления субъекта – эстетической, этической и религи-
озной стадией. Демонический герой (Глостер из Шекспира) ин-
теллектуален, но не стремятся к подлинному существованию20. 
Романтический герой (Фауст) любит все налично существующее, 
хоть и подвергает его сомнению, но, обрушив на себя лавину раз-
рушающегося мира, он не готов признаться в своем сомнении и 
от своих желаний отрекается21. Трагический герой (Сократ) все-
гда слишком интеллектуален (т.е. далек от абсурда и веры) и 
слишком открыт в своей жертве ради общего22. Религиозный ге-
рой, в представлении С. Кьеркегора, не способен интеллектуаль-
но объяснить свои поступки, поскольку он сам отрекается от сво-
его сознания и от своих доводов, парадоксально уповая на веру в 
Бога ради желаемого (например, спасения).   

Молчание Авраама связано с неспособностью объяснить че-
ловеческим, обыденным рациональным языком другим то, что 
доступно только божественному замыслу и верой в него. Кьерке-
гор, написав в том же году работу «Повторение» (1843), вводит 
концепт повторения (дат. Gjentagelse), как способность субъекта 
«сотворить сущее заново», путем предельного и безумного уси-
лия длить значимость одного события. Так и Авраам верит, что 
именно его воспоминание о сыне будет реализовано не только в 
памяти, но и в будущем и что Господь сохранит сына живым.  

Рыцарь веры (дат. Troens Ridder) как концепт приобретает в 
описаниях С. Кьеркегора несколько основных свойств. Во-пер-
вых, само существование такого субъекта заключается в фило-
софском движении души, включающем преодоление своей сла-
бости и трусости и направленном на отказ от временного ради 
обретения вечного. Во-вторых, в ходе своего бесконечного дви-
жения самоотречения, рыцарь веры приходит к самоотречению 
от всего земного, как материального, так социального. Он дости-
гает веры в Бога силой абсурда, поскольку он, в своем бесконеч-
ном самоотречении, убежден в невозможности осуществить свои 
желания своими силами и в рамках, конечно, мира. Сознание у 
него присутствует, но он понимает, что спасение лежит только в 

                                                           
20 Кьеркегор С. Страх и трепет. М.: Академический проект, 2020. С. 122. 
21 Там же. С. 126. 
22 Там же. С. 130. 



25 

абсурде – за пределами самого разума, но в пределах веры. Вера 
же, таким образом, становится для него парадоксом наличного 
существования, с каким сталкивается и Авраам, уповая на лишь 
возможное, парадоксальное воплощение наличного существова-
ния23. Авраам, становясь рыцарем веры, телеологически упразд-
няет в себе все эстетическое и этическое. 

В книге «Понятие страха» (1844) Кьеркегор, под псевдонимом 
Вигилий Хауфниенсий, подробнейшим образом разрабатывает 
проблему первородного греха, лежащего в основе важнейшего 
экзистенциального понятия страха. Датский теолог первым в за-
падной философии различает страх (дат. Angest) как некое сосу-
щее человека изнутри иррациональное чувство потерянности и 
боязнь (дат. Frygt), как предметное и конкретное, рациональное 
чувство угрозы, исходящей извне. 

Истинный страх (дат. Angest) как результат первородного гре-
ха, описанный в представляет собой мучительную тревогу и му-
чительное беспокойство, не находящего себе повода или объекта 
во внешнем мире и в конечном итоге является порождением от-
чаяния24.Отчаяние – это преимущество человеческого существа 
перед животными, свидетельство его духовности, но это также и 
несчастье, «смертельная болезнь» и «наша гибель»25. Страх, пе-
реживаемый без веры и рефлексии самосознания, – это «отчая-
ние-слабость» (эстетическая стадия). Страх осознаваемый и же-
лание быть самим собой приводит к «мужественному отчаянию» 
(этическая стадия). Избавиться от отчаяния, точнее, постичь ее 
истинную природу, можно лишь на религиозной стадии.  

Таким образом, С. Кьеркегор приходит к разработке трех ста-
дий существования человека – эстетической, этической и религи-
озной. Между этими тремя стадиями или сферами расположены  
две переходные зоны – ирония и юмор. Эти стадии составляют 
центральное место в проекте Кьеркегора, который покоится на 
учении об отчаянии как ядре греховной природы человека.  

Предполагалось, что переход между стадиями не осуществля-
ется поэтапно, как восхождение в гегелевской философии, а с 
помощью прыжков (или разрывов) между разными способами 
существования, границы между которыми могли быть проведены 

                                                           
23 Кьеркегор С. Страх и трепет. М.: Академический проект, 2020. С. 59. 
24 Кьеркегор С. Понятие страха. М.: Академический проект, 2020. С. 72. 
25 Кьеркегор С. Болезнь к Смерти. М.: Академический проект, 2019. С. 31. 



26 

только значимыми и драматическими событиями в жизни чело-
века. Н. Исаева указывает, что эти три стадии приблизительно 
соответствуют знакомой христианской триаде «тело» – «душа» – 
«дух». «Телесность, взятая в кавычки, скорее, понимаемая как 
«чувственность» вообще, взятая целокупно вместе с творческим 
порывом; душа – та же эмоционально-чувственная материя, но 
представленная уже как мед, разлитый в соты жесткой конструк-
ции, как пламя страсти, структурированное выбором; ну и, нако-
нец, «дух», или возвращение к страсти силой абсурда, то есть по-
пытка выйти за пределы обычных мирских отношений в эсхато-
логический зев (и зов) вечности»26. 

Три этапа, частично или полностью, описываются в целом ря-
де сочинений: «О понятии иронии», «Афоризмы эстетика», «Не-
счастнейший», «Дневник соблазнителя», «Эстетическая значи-
мость брака» и «Равновесие между эстетическим и этическим в 
развитии личности», которые вошли в одну общую работу, име-
нуемую «Или–Или» (1843), а также в работе «Стадии жизненного 
пути» (1845).  

Эстетика характеризуется противоречивыми отношениями че-
ловека с окружающим миром и относится к миру с позиции идеа-
лизма и, не желая воспринимать мир в его истинном виде, оказы-
вается в отчаянии возможного. Человек-эстет подменяет действи-
тельное Я, пытаясь избавиться от себя и стать кем-то другим – 
кем-то более богатым, более умным, более успешным и т.д. Вер-
ховным и конституирующим принципом эстетического сущест-
вования является наслаждение. Он отказывается выстраивать 
свою самость, пытаясь с помощью кратковременных эмоций и 
впечатлений заполнить свою пустоту и тоску. Образ жизни ха-
рактеризуется не только лихорадочной активностью, связанной с 
желанием получать новые ощущения, но и безвольной пассивно-
стью, защищающей эстета от опасностей принятия каких-либо 
решений27. Погоня за своим другим Я и новыми ощущениями 
становится единственным смыслом существования, но неизбежно 
приводит к разрушению самости.  

В конечном итоге его жизнь лишена единства, последователь-

                                                           
26 Кьеркегор С. Или – или. Фрагмент из жизни: в 2 ч. СПб.: Издательство Русской Хри-
стианской Гуманитарной Академии: Амфора, ТИД Амфора, 2011. С. 24. 
27 Хоружий С.С. Фонарь Диогена. Критическая ретроспектива европейской антрополо-
гии. М.: Институт философии, теологии и истории св. Фомы, 2010. С. 265. 



27 

ности и определенности и приводит к тому, что вся она погружа-
ется в пучину тревоги и страха. Чтобы покончить с жизнью эсте-
тика и радикальным образом изменить свою форму существова-
ния, С. Кьеркегор не предлагает эволюционное изменение и по-
степенный переход на новый этап, он предлагает единственный 
способ – резкий диалектический прыжок, который сопровожда-
ется какими-либо событиями. Этот самый прыжок (или «онтоло-
гическое размыкание», по словам С. Хоружего) совершается пу-
тем выбора, который человек совершает во время какого-либо 
трагического события (к примеру, в жизни самого Кьеркегора это 
была смерть отца).  

С тем, как вводится концепт выбора, датский мыслитель раз-
рабатывает переход к следующему этапу. Выбор – это то, что от-
личает этика от эстетика. Перед тем как сделать этот самый вы-
бор, который ознаменует онтологическое размыкание, человек 
должен пройти промежуточное состояние иронии. Ирония позво-
ляет индивиду относиться к миру с безразличием, т.е. понимать, 
что ценности, на которые он ориентируется, являются лишь ми-
молетным увлечением, поддерживающим его на минимальном 
уровне экзистенции. Она представляет собой не только средство 
самоутверждение через утехи, но и неожиданное средство позна-
вать свою внутреннюю сущность. Имеющая своим основанием 
эстетическую стадию, ирония заключает в себе потенциальную 
возможность экзистенциальных перемен – переход в этическую 
стадию. 

Новый этап кьеркегоровской субъективации – этический этап 
– начинается с главного выбора, а именно с «абсолютного выбора 
самого себя»28 в вечном измерении. Помимо сочинения «Равно-
весие между эстетическим и этическим в развитии личности» 
этот этап подробно описывается в эссе «Плодопеременное хозяй-
ство», ряде глав «Болезни к Смерти» эстетик живет одним мгно-
вением, а то время как этик пребывает во времени. Эстетик по-
хож на сартровское бытие-в-себе, т.е. живет так, будто уже во-
плотил свое окончательное бытие и никуда более не стремится. 
Этик становится тем, кем он смог стать в силу того, что познает 
такие понятия, как долг, преданность, честь и т.д. Он создает себе 
строгие правила и принципы (в том числе моральные), ориента-
                                                           
28 Кьеркегор С. Или – или. Фрагмент из жизни: в 2 ч. СПб.: Издательство Русской Хри-
стианской Гуманитарной Академии: Амфора, ТИД Амфора, 2011. С. 660. 



28 

ция на которые позволяет ему расти над собой и погружаться в 
собственное существование. Экзистенциально важно чертой 
здесь является то, что этическая стадия предполагает выбор, уси-
лие воли над собой в пользу какого-либо порядка. 

С другой стороны, социально важной чертой фигуры этика 
является его направленность на сосуществование с Другим. При 
этом, делая выбор в пользу той или иной установки, этик, с одной 
стороны, обогащает своими принципами моральную жизнь в об-
ществе, с другой стороны, пытается примирить ее со своей внут-
ренней сущностью29. В конечном итоге, этик включается в самые 
разные социальные отношения – брак, дружба, работа, граждан-
ство – не потому, что подчиняется общественным нормам, а по-
тому, что это становится выражением его индивидуальности30. 
Следовательно, некоторый конформизм, наблюдаемый за эсте-
том, является выражением неординарности его личности, т.к. че-
рез разные социальные обязательства этик выражает свою внут-
реннюю свободу. Это субъективация через осуществление своего 
собственного выбора моральных ограничений. 

Тем не менее, образ жизни этика тоже имеет свои изъяны. Ве-
личайшим открытием этика является то, что он понимает субъек-
тивность своих оценок различных моральных принципов, среди 
которых он осуществляет свой выбор. Это приводит к тому, что 
этик осознает свой главный недостаток – отсутствие убежденно-
сти в своем выборе и потенциальная возможность греховности 
своего образа жизни. Ему недостает некоего верификатора, кото-
рый бы дал гарантию того, что выбор, осуществляемый им, явля-
ется верным. В конце концов, этик приходит к переходному со-
стоянию, который Кьеркегор обозначает понятием «юмор».  

Юмор представляет собой признание своей ограниченности, а 
также противоречия, возникающего, когда человек встает на ре-
лигиозный путь и осознает свою вечность. В работах датского 
мыслителя особо подчеркивается значение комического в ста-
новлении человека, т.к. комическое появляется там, где присут-
ствует противоречивое, а на любой стадии жизни человек сталки-
вается с противоречиями31. Этик, находясь в ситуации понимания 
                                                           
29 Ле Блан Ш. Кьеркегор. М.: РИПОЛ Классик, 2018. С. 107. 
30 Кьеркегор С. Или – или. Фрагмент из жизни: в 2 ч. СПб.: Издательство Русской Хри-
стианской Гуманитарной Академии: Амфора, ТИД Амфора, 2011. С. 306. 
31 Кьеркегор С. Заключительное ненаучное послесловие к «Философским крохам». 
СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-та, 2005. С. 550. 



29 

бесконечности и необъятного единства реальности, осознает 
тщетность попыток поиска истинного пути в своей жизни и 
ощущает всю несоизмеримость себя и мира. В такой ситуации 
ему остается только прийти к юмору как к механизму высмеива-
ния своей ограниченности. В конце этого пути этик приходит к 
осознанию ущербности своего единственно верного инструмента 
– разума – и делает очередной выбор, но на этот раз в пользу ве-
ры. 

Переход к вере знаменует собой третий тип субъективации по 
Кьеркегору – религиозный этап. В этом этапе главным контроль-
ным механизмом в жизни индивида является не разум, способ-
ный создавать некоторые моральные установки, но некий Абсо-
лют – трансцендентный и имманентный Бог. В отличие от фигу-
ры этика, который ориентировался на общность правил поведе-
ния, нарушение которых каралось обществом или государством, 
верующий христианин ориентируется на исключительность сво-
ей связи Абсолютом. Такой тип личности избавляется от своей 
конкретности в пользу абстрактности, выражающей общечелове-
ческое. На этом этапе формируется очень сильный стимул для 
работы над собой, ведь теперь за каждый грех, совершаемый че-
ловеком, ответственен только он сам, и исправлять его должно не 
государство и закон, а человеческая внутренняя сущность. Кьер-
кегор настаивает, что чистая или всеохватывающая (нем. 
Ubergreifende) субъективность возможна только путем исследо-
вания вечного и индивидуального в себе, а это, в свою очередь, 
возможно только благодаря вере32.  

Таким образом, вера становится главным субъектообразущим 
фактором человека, оставляя государство, общество и церковь за 
рамками истинного образа жизни. Он становится истинно экзи-
стирующим человеком – совершенным индивидом, лишенным 
себе подобных, но в то же время всеобщим человеком33. Кьерке-
гор настаивает, что подлинное существование возможно только в 
качестве «единичного», т.е. только в собственном экзистенциаль-
ном существовании человек настолько отброшен к самому себе, 
что отношения с другими кажутся несущественными.  

Главной причиной неправильной или отсутствующей субъек-
тивации, понимаемой Кьеркегором как процесс нахождения сво-
                                                           
32 Кьеркегор С. Понятие страха. М.: Академический проект, 2014. С. 180. 
33 Лёвит К. От Гегеля к Ницше. СПб.: Владимир Даль, 2002. С. 506. 



30 

его истинного Я в этом мире, является грех. На любом из выше-
указанных этапов человек сталкивается с грехом, сущностью ко-
торого является отчаяние (или болезнь к смерти)34. Единствен-
ным надежным средством от отчаяния является вера, с которой 
человек устанавливает связь только в религиозном типе субъек-
тивации.  

Такая позиция вступает в прямое противоречие с классиче-
ской моралью, которая строилась на убеждении, что человек по-
нимает, что такое зло и что такое добро, и должен выбирать доб-
ро. В таком случае не объясняется ситуация, когда человек пони-
мает, что такое добро, и одобряет его, но поступает все равно зло. 
Здесь Кьеркегор находит важную особенность веры, связанную с 
тем, что он не требует понимания, она требует воли, т.е. способ-
ности совершить усилие над собой и поступать не согласно разу-
му, а согласно вере. Это яркое противостояние картезианского и 
кьеркегоровского субъекта можно выразить иначе: Декарт оттал-
кивается от сомнения и приходит к существованию с помощью 
разума, в то время как Кьеркегор отталкивается от отчаяния и 
приходит к существованию с помощью веры.  

В более позднем «Заключительном ненаучном послесловии к 
Философским крохам» (1846) Йоханнес Климакус (псевдоним) 
знакомит нас с множеством понятий, легших в основу немецкой 
ветви экзистенциальной философии: «экзистирующий субъект», 
«экзистенция», «экзистенциальный», «экзистировать», «рефлек-
сия-в-себе», «рефлексия-в-другом». Этот трактат становится точ-
кой схождения всех предыдущих работ и нацелен на разрешение 
сложнейшей проблемы, возникающей внутри личности каждого 
человека – конфликт между эстетическим, этическим и религиоз-
ным основанием существования.  

Подходя к проблеме экзистирующего субъекта, С. Кьеркегор 
разводит понятие абстрактного индивида (к примеру, гегельянца) 
и экзистирующего индивида (к примеру, пифагорейца), подчер-
кивая, что только второму свойственно понимание мира как по-
стоянного становления, в котором невозможно мыслить непре-
рывно, в то время как абстрактное мышление подразумевает, что 
бытие и мышление суть одно35. Любой грек в своем атараксии 

                                                           
34 Кьеркегор С. Понятие страха. М.: Академический проект, 2020. С. 72. 
35 Кьеркегор С. Заключительное ненаучное послесловие к «Философским крохам». М.: 
Академический проект, 2012. С. 302. 



31 

стремится обратиться к своей собственной экзистенции, объеди-
няя страсть и мышление, в то время как философ Нового времени 
захочет снять экзистенцию как проблему. 

Экзистенция (конкретное мышление) понимается датским 
мыслителем как движение мыслителя в определенном мечте, в 
постоянно меняющемся мире, между полным существованием и 
несуществованием. Абстрактное мышление лишено мыслителя и 
пренебрегает всем, кроме самого мышления, строя логические, 
но иллюзорные конструкции навсегда запечатленного окружаю-
щего мира. 

Экзистирование – это процесс складывания вокруг субъекта 
среды, где объединяются научное (абстрактное) мышление, упо-
рядочивающее интеллигибельные элементы субъективности, и 
экзистенциальное (конкретное) мышление, отвечающее за вооб-
ражаемую составляющую нашего мира36. Человек не экзисти-
рующий находится в плену видимости полноты мира и развива-
ется односторонне, как, например, односторонне верующий не 
желает принимать мышление, или наоборот, в то время как экзи-
стирующий человек развивается многосторонне, хотя только при 
таком развитии не будет находиться в плену иллюзий и будет 
осознавать неполноту бытия.  

Экзистирующий субъект или субъективный мыслитель, по 
мнению датского философа, это диалектик, обращенный к экзи-
стенциальному. При этом он достаточно эстетичен, чтобы прида-
вать своей жизни эстетическую наполненность, достаточно эти-
чен, чтобы ее регулировать и достаточно диалектичен, чтобы 
пронизывать ее мышлением37. Таким образом, С. Кьеркегор, об-
новляя свои предыдущие сочинения, приходит к выводу о необ-
ходимости объединения всех трех стадий становления субъектом 
и рассмотрения их как трех аспектов экзистирующего субъекта.  

Далее, как и в своей наиболее ранней работе «Страх и трепет», 
где истинное существование в своем стремлении к парадоксаль-
ной вере находится между временным и вечным, Йоханнес Кли-
макус указывает, что экзистенция состоит из бесконечного и ко-
нечного38. Если бесконечное – это бытие, а конечное – становле-

                                                           
36 Кьеркегор С. Заключительное ненаучное послесловие к «Философским крохам». М.: 
Академический проект, 2012. С. 339.  
37 Там же. С. 343. 
38 Там же. С. 383. 



32 

ние, то человек вынужденно оказывается на стыке двух сосуще-
ствующих измерений. Абстрактное мышление через опосредова-
ние рассматривает мир просто, выражая, к примеру, мысль о том, 
что человек имеет предрасположенность к добру и злу. Конкрет-
ное мышление рассматривает мир как становление, но человек не 
может одновременно становиться добрым или злым.  

Если вынуть человека из мира бытия и поместить его внутрь 
существования, то его эстетические толкования о мире не смогут 
указать путь к подлинному становлению. К познанию самого се-
бя С. Кьеркегор выдвигает строгий экзистенциальный принцип 
«unumnoris, omnes» – «познав одно, познаешь все». Если вся диа-
лектика находится вне человека, то мы имеем дело с эстетиче-
ским толкованием абстрактного мыслителя. Если диалектика на-
правлена на утверждение самого себя, то мы имеем дело с этиче-
ским толкованием абстрактного мыслителя.  

С другой стороны, напротив этого есть два способа экзистен-
циально-конкретного мышления. Во-первых, это случай, когда 
диалектическое мышление обращено внутрь себя самого в само-
уничижении перед Богом, тогда мы имеем дело с религиозно-
стью. Во-вторых, ситуация, когда диалектическое мышление до-
водит человека до края экзистенции, обрывая вообще все связи с 
временным, тогда это парадоксально-религиозное мышление, яв-
ляющееся абсолютно величайше возможным для человека39. 

В целом, С. Кьеркегор в этой работе выравнивает некоторые 
постулаты «Философских крох» и «Стадий жизненного пути», 
возвращаясь к истокам своего мышления времен «Страха и тре-
пета». Недаром в одной из глав этого труда есть надпись «Иссле-
дование уходит скорее назад, чем вперед». Несмотря на подроб-
нейшие описание диалектических проблем становления субъек-
тов, в действительности книга нацелена на решения вопроса о 
том, как стать подлинным христианином. Религиозное мышление 
единственно верно в вопросах преодоления отчаяния путем пара-
доксального принятия бытия Бога. 

Анти-Климакус (другой псевдоним) стал автором следующей 
крупной работы С. Кьеркегора – «Болезнь к смерти» (1849). Это 
религиозный трактат как нельзя лучше описывает всю глубину 
диалектики отчаяния и обозревает разновидности греха. Религи-
                                                           
39 Кьеркегор С. Заключительное ненаучное послесловие к «Философским крохам». М.: 
Академический проект, 2012. С. 552. 



33 

озной основой работы стала Евангельская притча о воскрешении 
Лазаря. Различение смерти и болезни к смерти, т.е. состояния не-
дуга, предельного отчаяния души и страха перед грядущей смер-
тью, становится ключевым в вопросе, касающегося смысла вос-
крешения Лазаря Христосом. Только христианин может обладать 
храбростью, достаточной для того, чтобы решительно бороться 
со страхом смертельной болезни.  

Если отталкиваться от степеней отчаяния, то трехуровневая 
логика Кьеркегора (эстетик, этик и верующий) вновь сохраняется 
– он вводит три аналогичные фигуры: 1) отчаявшийся, не соз-
нающий своего Я; 2) отчаявшийся, не желающий быть собою и 3) 
отчаявшийся, который желает быть таковым. Разница между ни-
ми тоже понятна: три стадии в предыдущих работах – эстетик, 
этик и верующий – имели своим критерием свободный выбор че-
ловека, но три стадии в этой работе имеют иной критерий – ус-
тойчивость человеческого духа перед страхом, который получает 
выражение в понятии смертельная болезнь. Как и было сказано в 
начале – амбивалентность понятий свобода и страх является фун-
даментом кьеркегоровской дуалистической метафизики. 

Смертельная болезнь означает неспособность умереть, когда 
жизнь не приносит никакого счастья и не дает последней надеж-
ды на избавление от этого недуга, т.е. не дает надежды умереть40. 
В таком случае, отчаявшийся субъект, не сознающий своего Я, – 
это самая низовая точка понимания себя и, следовательно, осоз-
нания страха. Я – это отношение себя к самому себе, но на этом 
уровне осознания Я еще не знает самого себя и, следовательно, не 
способно прийти к равновесию в отношениях с самим собой и к 
покою. Это отчаяние от абсолютного незнания и страха перед не-
ведомым и Ничто. 

Отчаявшийся, не желающий быть собою является субъектом, 
который сумел осознать наличие своего Я и смог, в отличие от 
животного, построить отношения с самим собой. Однако и он не 
может избавиться от отчаяния и, поверив не более чем на мгно-
вение в свое спасение от страха, он уже не желает снова стано-
виться собой. К примеру, человек решил, что, став Цезарем, он 
сможет стать тем, кто не знает отчаяния. Однако, не сумев стать 
таковым, он уже не может отступить – теперь он уже не свое ис-
тинное Я, которое захвачено отчаянием, и не Цезарь, который 
                                                           
40 Кьеркегор С. Болезнь к смерти. М.: Академический проект, 2019. С. 34. 



34 

смог бы спасти его от отчаяния. Это и есть разновидность отчая-
ния, болезнь к смерти – состояние предельного нежелания быть 
самим собой или состояние желания отказаться от себя, но само 
по себе это состояние к смерти не ведет. Тем не менее, этот субъ-
ект еще не постиг настоящего отчаяния в той же мере, в какой не 
достиг подлинного существования. 

Фигура отчаявшегося, который желает быть таковым, напо-
минает нам религиозную стадию и описывает субъекта, который 
находит полную гармонию своего Я в отношениях с самим собой 
и способен преодолеть страх и отчаяние. При этом преодоление 
страха или отчаяния не означает победу над ним. Напротив, при-
нятие отчаяния как части вечного Ничто и стремление стать сво-
им настоящим Я – единственный способ не стать по-настоящему 
отчаявшимся. В этом Кьеркегор усматривает парадокс и проти-
воречие – отчаиваться, отчаявшись в желании быть самим собой. 
Человек, становясь субъектом, т.е. самим собой, вынужден сми-
риться с тем, что сила Творца непреодолима, а значит, нельзя 
сделаться тем, кем хочет сам человек. Я вынуждено принять себя 
отчаявшимся и только в этом сможет преодолеть отчаяние по 
подлинному себе и тем самым справиться с болезнью к смерти, 
прийти к избавлению от страха41. 

Завершающим жизнь фигуры Анти-Климакуса и последней 
работой С. Кьеркегора станет трактат «Упражнение в христиан-
стве» (1850), где единственным рецептом исцеления от «смер-
тельной болезни» станет умение и готовность принять Христа, 
несмотря на любые возмущения интеллекта или моральные 
принципы. В этой работе С. Кьеркегор совершает переход от вет-
хозаветной веры Авраама к христоцентричности и более концеп-
туальному термину – современность Христу (со-пребывание с 
Христом). В остальном, мы видим в этой работе растущие анти-
церковные тенденции, отрицающие всякую межчеловеческую 
общность в вере и крайний индивидуализм в сакральности веры 
каждого человека как субъекта.  

С философской точки зрения, понятие «современность Хри-
сту» является развитием концепта повторения, являющегося, как 
уже было отмечено, коренным понятием Кьеркегора еще с начала 
1840-х гг. «Религиозное движение, совершаемое силой абсурда», 
противопоставленное античному анамнезису, предполагает два 
                                                           
41 Кьеркегор С. Болезнь к смерти. М.: Академический проект, 2019. С. 36. 



35 

шага: становление самим собой и свободный выбор Христа и 
следование за ним. В такой современности Христу, – настаивает 
датский мыслитель, – необходимо упражняться, осознанно делая 
экзистенциальный выбор: приостанавливая эстетическое или 
этическое, выбирать религиозное. Важно отметить, что до этой 
работы у него не было элементов неких практик, с помощью ко-
торых возможно духовное преображение, однако и здесь нет ни-
какого, похожего на труды И. де Лойолы, систематического трак-
тата о духовных практиках.  

Однако в теоретическом плане есть новшества. Вслед за поня-
тиями«абсурд» и «парадокс» вводится понятие «соблазн», обла-
дающее двумя формами. «Не-сущностный соблазн» касается си-
туаций земной жизни, в то время как «сущностный соблазн» – 
Христа как Богочеловека. Соблазн заменяет собой и сомнение, и 
отчаяние. Теперь, говоря об истинно верующем субъекте, С. 
Кьеркегор задает только один диалектический вопрос – хочешь 
ли ты веровать или хочешь соблазниться? Соблазн понимается 
как негативное определение веры и представляет собой классиче-
ский образец кьеркегоровской логики парадокса42. Вера не была 
бы возможна без соблазна верить, а значит, и о подлинно верую-
щем субъекте не может вестись и речь вне проблемы его возмож-
ной ложности. Примечательно, что идея соблазна не будет рас-
крыта ни в немецкой, ни во французской ветвях экзистенциаль-
ной философии. 

Резюмируя вышесказанное, можно выделить следующие ос-
новные идеи С. Кьеркегора о проблеме субъекта в его экзистен-
циальной аналитике. Во-первых, датский философ предлагает 
проект становления человека, который проходит несколько ста-
дий с помощью «прыжков», что напоминает христианское учение 
о лестнице совершенства, несвойственное теории субъекта. Все 
его творчество пронизано движением эстетика–этика–религия, но 
в завершающей фазе творчестве он принимает подлинность субъ-
екта только на религиозной ступени развития человека. 

Во-вторых, критика Кьеркегора направлена на категорию 
субъекта в том виде, в котором он складывался в рамках Декарт–
Кант–Гегель и, поскольку свой целью ставил возвращение к ис-
тинному христианству, в первую очередь предлагал новое соот-
                                                           
42 Хоружий С.С. Фонарь Диогена. Критическая ретроспектива европейской антрополо-
гии. М.: Институт философии, теологии и истории св. Фомы, 2010. С. 372.  



36 

ношение между человеком и моралью, основанное не на силе ра-
ционального разума, а на иррациональной вере. В этом вопросе 
он проходит путь двойного отрицания: сначала он отрицает ра-
ционализм в его спекулятивном, гегелевском варианте, а затем 
иррационализм в его богословском, католическом варианте. Бо-
лее поздние толкования С. Кьеркегора ближе всего к строгому 
лютеранству и оформлены философскими концептами самого 
датского мыслителя. 

В-третьих, становится ясным, что вера и сопутствующая ей 
воля – единственные факторы становления человека субъектом. 
Независимо от того, рассматривает С. Кьеркегор «религиозную 
стадию» или «отчаявшегося, который желает быть таковым», или 
«истинно верующего современному Христу», он всегда говорит о 
необходимости принять веру как абсурд, парадокс или соблазн. 
Последнее, впрочем, может рассматриваться и как вариант диа-
лектики «Соблазн–Вера», заменяющую собой противопоставле-
ние «Сомнение–Вера», встречающуюся в ранних работах. Воля 
нужна человеку для того, чтобы преодолевать закостенелость ка-
кой-либо стадии своего духовного развития, поскольку датский 
философ не верит в эволюционное достижение подлинного суще-
ствования. Воля необходима человеку для того, чтобы смочь со-
вершить экзистенциальный выбор (прыжок) и порвать со всем, 
что его связывало с прошлой жизнь (например, в стадии эстетика 
или этика).  

Таким образом, идеи датского мыслителя отчасти вписывают-
ся в философский и теоретический срез концепции субъектива-
ции М. Фуко, и только отдаленно совпадают с идеями новоевро-
пейской концепции субъективности. Однако обнаружить какие-
либо конкретные упражнения в стиле фукодианской «культуры 
себя», как у Эразма Роттердамского или И. де Лойолы, не пред-
ставляется возможным. Последовательных практик, способст-
вующих переходу человека на новые стадии субъективности, и не 
могло быть, поскольку в центре кьеркегоровских рассуждений 
был помещен, помимо прочего, концепт прыжка как качествен-
ного и резкого слома формы существования человека, не позво-
лявшего принять идею постепенного преображения субъекта.  

Иррационализм, этикоцентризм (получивший предельное вы-
ражение в вере), антисоциальность и антиклерикальность – отли-
чительное черты его взглядов. С одной стороны, Кьеркегор, как и 



37 

Ницше, знаменует собой конец эпохи романтизма, ведь эстетиче-
ская возможность романтиков становится для него главной экзи-
стенциальной проблемой43. С другой стороны, несмотря на то, 
что последний явно выстраивает модель религиозной (или хри-
стианской) субъективности, религиозная основа его мышления 
заинтересует его интерпретаторов XX в. в гораздо меньшей сте-
пени, нежели его концепты, с помощью которых экзистенциали-
сты начнут исследовать человека как субъекта: экзистенция, эк-
зистирование, рыцарь веры, повторение, страх и ужас, конечно и 
бесконечное в существовании, прыжок, парадокс, абсурд, отчая-
ние, соблазн. 
  

                                                           
43 Арендт Х. Опыты понимания, 1930–1954. Становление, изгнание, тоталитаризм. М.: 
Изд-во Института Гайдара, 2018. С. 129. 



38 

ФЕДОР ДОСТОЕВСКИЙ 
 

Биография Ф.М. Достоевского прямым образом повлияла на 
формирование экзистенциального характера его произведений. В 
первую очередь на нем отразилась смерть отца, из-за чего его 
всю жизнь преследовало чувство вины. Во-вторых, его собствен-
ное здоровье, отягощённое эпилепсией и неврастенией и ухуд-
шающееся с годами, постоянно ставило его здоровье в погранич-
ную ситуацию. В-третьих, перипетии судьбы, связанные с четы-
рехлетней каторгой, жизнью в Сибири, неудачным браком и 
страстью к азартным играм, сближали его с миром неудач, про-
валов, часто ярко демонстрируя ситуации, в которых человече-
ская природа проявляла себя самым неприглядным образом. 

Безусловно, сам Достоевский не является философом в пря-
мом смысле этого слова, но диалектика идей воплощается у него 
в столкновениях и встречах различных героев. На этом настаива-
ет В.В. Зеньковский, но иным образом рассуждает Ж. Делез. Во-
обще, если мы обратимся к французскому мыслителю, который 
очень любил творчество Достоевского, то не сможем не согла-
ситься, что русский писатель является философом не самого по-
следнего порядка. Что, по мнению Делеза, представляет собой 
философия? Три элемента: префилософский план, профилософ-
ский персонаж и философские концепты44. К первому у Достоев-
ского относится план, заключающийся построении ответа на кри-
тический вопрос – если Бог есть (в чем сам Федор Михайлович 
не сомневался), то что конкретно это значит для человека и зави-
сит ли от этого жизнь человека вообще? Ко второму элементу 
философии, т.е. к философскому персонажу, у Достоевского от-
носится множество ключевых персонажей его романов, о кото-
рых будет сказано далее. Третий элемент, наименее проработан-
ный у русского писателя, заключается в последовательном разви-
тии концепта «подпольного человека».  

В своих лекциях по русской литературе Набоков проводит 
анализ психических заболеваний героев Достоевского, среди ко-
торых упоминает эпилепсию (князь Мышкин в «Идиоте», Смер-
дяков в «Братьях Карамазовых», Кириллов в «Бесах» и Нелли в 
«Униженных и оскорблённых»), маразм (генерал Иволгин в 
«Идиоте»), истерия (Лиза Хохлакова в «Братьях Карамазовых», 

                                                           
44 Делез Ж., Гваттари Ф. Что такое философия? М.: Академический Проект, 2009. С. 88. 



39 

Лиза Тушина в «Бесах», Катерина Ивановна в «Преступлении и 
наказании»), психопатия (Ставрогин в «Бесах», Раскольников в 
«Преступлении и наказании», Иван Карамазов в «Братьях Кара-
мазовых»)45.   

Набоков защищает очень важную мысль, касающуюся всех 
персонажей Достоевского – они не меняются. Действительно, по-
добно тому, как и Кафка через 50 лет, Достоевский – мастер по-
гружения своих готовых концептуальных персонажей в некото-
рые ситуации, которые раскачивают их в процессе принятия ре-
шений о своем выборе и дальнейших поступках. В этом смысл, 
именно за концепцию выбора Сартр так будет восхвалять Досто-
евского и развивать ее в своих литературных философских тру-
дах. 

Если же говорить об эволюции творчества Ф.М. Достоевского, 
то следует согласиться с Л.И. Шестовым, который пишет, что ли-
тературная деятельность Достоевского может быть разделена на 
два периода, где первый начинается «Бедными людьми» и закан-
чивается «Записками из мертвого дома», а второй начинается 
«Записками из подполья» и заканчивается речью о Пушкине46. 
«Записки из подполья», написанные русским писателем после 
ссылки на каторгу, представляют собой произведение-водораз-
дел, после которого он уже не вернется к классической идеали-
стической концепции человека.  

«Записки из мертвого дома» (1862), наполненные пережитыми 
самим Достоевским тяготами и унижениями, во многом являются 
отправной точкой именно экзистенциальных порывов в его твор-
честве. Осужденным преступникам, с которыми ему приходилось 
иметь дело, было присуще не только чудовищное зверство, но и 
некоторые признаки человечности. Сочетание крайнего эгоизма и 
некоторой морали в душе каждого русского человека – первый 
шаг на пути концептуального развития диалектики добра и зла в 
его работах. Именно после Сибири начали созревать основные 
философские и экзистенциальные идеи Достоевского – спасение 
через грех и покаяние, страдание и смирение как высшие ценно-
сти, непротивление злу, отстаивание значения свободы воли. 

                                                           
45 Набоков В. Лекции по русской литературе. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2018. С. 
171. 
46 О «перерождении убеждений» у Достоевского // Шестов Л.И. Достоевский и Ницше. 
Философия трагедии. М.: Академический проект; Культура, 2020. С. 202. 



40 

«Записки из подполья» (1864) показывают, что великий рус-
ский писатель переживает то, что называет перерождением убеж-
дений. Идеалы, которым он отдал свою молодость, предали его 
доверие, и он стремится показать, насколько далеко он ушел от 
идеализма в сторону повседневщины: «Я скажу, чтобы свету 
провалиться, а чтоб мне чай всегда был». «Записки из подполья» 
вводят в философию Достоевского концепт «подпольного чело-
века», или «подпольного субъекта», обозначающего циничного, 
аморального и безнародного (беспочвенного) человека, чье суще-
ствование вынесено за пределы любой культуры и ценностей. За-
явленный в этой повести концепт «подпольного человека», кото-
рый в дальнейшем послужит передаточным механизмом от идей 
Ф. Ницше к идеям Л. Шестова, органично продолжается в рома-
нах «Преступление и наказание», «Идиот», «Бесы» и «Братья Ка-
рамазовы» и т.д. 

В романе «Преступление и наказание» (1866) мы встречаем 
три важные фигуры: Раскольников, который по неизвестным 
причинам убивает старуху и ее сестру, что сближает его поступок 
с концепцией парадокса; следователь, представляющий собой об-
раз справедливости и настигающий преступника, который в итоге 
вынужден сознаться в содеянном; и проститутка, своей любовью 
приводящая Раскольникова к некому духовному перерождению.  

Безусловно, фигура субъекта здесь – Раскольников, которому 
Достоевский навязывает проблему выбора. Мы наблюдаем по-
гружение главного героя в две экзистенциальные ситуации: бед-
ность и нравственные законы, диктуемые обществом. Здесь же 
видна ницшеанская проблема толпы, подчиняющейся установ-
ленным нравственным законам, и аристократии, способной об-
рести свободу путем установления своих личных законов. Вспо-
минается и Ньютон, чья открытия достойны даже жертв среди 
толпы, и Наполеон, посмевший взять власть в свои руки, но так 
или иначе, автор показывает нам то, как добродетельный человек 
превращается в тирана-властолюбца.  

Следующая важная экзистенциальная проблема Раскольнико-
ва – и это частый прием данного писателя (будет повторяться у 
Рогожина в «Идиоте» и у Смердякова в «Братьях Карамазовых») 
– неизбежный душевный ад преступника, осознание вины и 
внутренние страдания, которые в одиночку к искуплению не ве-
дут. Достоевский всегда вводит экзистенциальную тему совмест-



41 

ного бытия – чувство вины должно быть вынесено на суд обще-
ства, страдания должны быть показаны на людях, а позор должен 
быть вынесен на глазах у любимых или ближних.  

Проблема убийства чрезвычайно запутана благодаря любви 
Достоевского к детективным интригам. Автор хочет убедить нас, 
что Раскольников, будучи добродушным молодым человеком, 
способным к сопереживанию и самопожертвованию, убивает 
старуху-процентщицу, чтобы избавить свою семью от бедности, 
и в частности – помочь своей сестре. 

Тема христианского Бога, близкая религиозному экзистенциа-
лизму, раскрывается в четвертой части романа, где под одной 
крышей сходятся убийца, блудница и книга Нового завета. Одна-
ко и здесь Раскольников не раскаивается, потому что не чувству-
ет, что он виноват. Достоевский намеренно вменяет ему вину, 
чтобы показать, насколько он заброшен и одинок, насколько ото-
рван от остальных людей. К кому может пойти оторванный от 
всех человек? Только к Соне Мармеладовой, такому же раздав-
ленному и отверженному всеми существу. Увидев Евангелие 
(книгу, с которой Достоевский все четыре года каторги был бли-
зок), он просит прочесть про воскресение Лазаря, знаменующее 
собой всемогущество творящего чудеса. Чудеса выше законов 
морали – это основная идея этой сцены. 

Таким образом, основная задача этого романа заключалась не 
в том, чтобы выявить связь между нарушением законов и неиз-
бежно следующей за этим карой, а попыткой показать, что святое 
Писание, с вырванными оттуда этическими учениями и отвле-
ченными идеями, не поможет субъекту в становлении. Как Соня, 
так и Раскольников ищут своих надежд в чудесном воскрешении 
Лазаря потому, что известная «религия в пределах разума» не ра-
ботает. Не рациональная и понятная мораль Писания дает инст-
рументы для того, чтобы человек стал субъектом, а чудо, которое 
никто не понимает, но которое только отчаявшиеся могут разде-
лить друг с другом.  

«Игрок» (1867) развивает представление Достоевского о под-
польном человеке и добавляет крайнюю антиномичность своих 
персонажей, доводя их практически до шизофрении. В каждом 
человеке утверждается сосуществование многих личностей, не-
сводимых друг с другом. Главный герой этого романа является 
ярчайшим примером этого нового подхода Ф.М. Достоевского к 



42 

разработке своих концептуальных персонажей, которая получит 
свое окончательное оформление в «Братьях Карамазовых». 

Главный герой Алексей признается в противоречивых чувст-
вах к Полине, ведь, испытывая к ней чувство любви, он при этом 
хочет ее избить или изувечить, но все что ему остается – быть ее 
рабом, получая единственное доступную роль в отношениях с 
ней. Сама Полина, при этом, также испытывает к нему полярные 
чувства – наряду с ненавистью к Алексею она любит его и стара-
ется о нем заботиться. Более парадоксально выглядят ее отноше-
ния с французом Де-Грие, с которым у нее схожие противоречи-
вые отношения, ведь она неравнодушна к нему, даже когда по-
нимает, что он ее обманывал и хотел заполучить наследство ба-
бушки. 

Отчаявшись в своем желании отомстить Де-Грие, она прихо-
дит к Алексею. Два человека с неосуществимыми мечтами объе-
диняются: он – в своем желании заполучить любовь Полины и 
убрать Де-Грие, она – в своем желании отомстить французу. Од-
нако оказавшись на коне и выиграв двести тысяч франков, меня-
ется как сам Алексей, так и Полина. Он ощущает власть над ок-
ружающими людьми и над жизнью вообще и хочет продлить свое 
чувство господства. Она, отказавшись от его денег, начинает ви-
деть в нем такого же подлеца, как и Де-Грие, и швыряет деньги в 
лицо Алексею. Он обретает власть над миром и теряет зависи-
мость от Полины, а она, наоборот, теряет власть над миром и 
становится зависимой от Алексея. «Абсолютный произвол и аб-
солютное рабство оказываются для героев Достоевского двумя 
сторонами одной медали, они диалектически переходят друг в 
друга. Полина, пытаясь показать свое господство над Алексеем и 
свой произвол, в итоге демонстрирует свое рабство; Алексей, на-
оборот, подчиняясь Полине, показывая свое рабское подчинение 
ей, в итоге этой истории оказывается единственным по-
настоящему свободным человеком среди всех героев романа, по-
скольку только он, не считаясь с последствиями и пренебрегая 
сословными и иными предрассудками, отстаивает свое человече-
ское достоинство и свое право говорить на равных с кем угод-
но»47. 

                                                           
47 Евлампиев И.И. Философия человека в творчестве Ф. Достоевского (от ранних про-
изведений к «Братьям Карамазовым»). СПб.: Издательство Русской христианской гу-
манитарной академии, 2012. С. 305.  



43 

В своем анализе этого романа И.И. Евлампиев пишет, что мо-
дель субъекта главного героя похожа на «человека без свойств» 
Р. Музиля. В некотором смысле это так и есть, ведь Алексей от-
вергает все традиционные ценности и нормы, но при этом его в 
равной степени сложно назвать моральным человеком или амо-
ральным. Он не обладает ни четкой жизненной целью, ни напол-
няет свою жизнь каким-то осознанным смыслом. Избавившись от 
любви к Полине, он полностью раскрывает свою сущность во 
фразе «Что я теперь? Zero», но даже и теперь сложно сказать не-
гативная эта оценка или нет. С одной стороны, подобная пустота 
субъекта может быть оценена как негативность, напоминающая 
французскую содержательную пустоту, о которой Алексей будет 
рассуждать далее, а с другой стороны, пустота Алексей выглядит 
как преимущество, позволяющее перестать быть марионеткой и 
обрести начало подлинного, чистого существования. 

В романе «Идиот» (1869) мы наблюдаем самого положитель-
ного концептуального персонажа – князя Мышкина – сравнимого 
по своим добродетелям с Христом и обладающим глубочайшей 
духовной мудростью и сильнейшей эмпатией. Все, что происхо-
дит с этим персонажем на протяжении этой книги, – ярчайший 
пример экзистенциального столкновения, несколько своеобраз-
ного, наивного, но при этом не обозленного, субъекта с миром.  

Весь роман пропитан двойственностью, страсть к которой об-
наружилась Достоевским еще в «Игроке». Князь Мышкин, буду-
чи, безусловно, главным действующим лицом, имеет двойника в 
виде Рогожина, и именно их диалектическое противостояние бу-
дет главным в романе. В целом же мы наблюдаем развитие 
Мышкина как персонажа-концепта по двум осям: отношения со-
перничества с Рогожиным, отношения сотрудничества с Настась-
ей Филипповной. 

Первая линия отношений прослеживается с самого начала ро-
мана, где Мышкин и Рогожин сидят друг против друга в вагоне 
поезда. Главный герой амбивалентен, и двойственность его лич-
ности обозначена даже в имени и фамилии. Лев Мышкин – кошка 
и мышка, хищник и жертва. По схожей аналогии разработан и его 
двойник – Парфен Рогожин, что порфира является богатой ман-
тией монарха, а рогожа – грубой тканью из мочала. Помимо этого  
автор романа дает нам и множество других противопоставленных 
черт этих двойников – финансовое положение, манера одеваться, 



44 

внешность и др. 
Рогожин – ранний прототип Дмитрия, старшего брата Карама-

зова, в то время как Мышкин – смесь Ивана и Алеши. Отсюда 
вытекающие противоречия: первый рвется к некоторому своево-
лию, не смиренен и стремится к свободе, «мнителен и ревнив» 
(образ широкой русской души); второй – смиренный, чудакова-
тый, тихий и добрый (образ христианской добродетели). Этими 
противопоставленными чертами они будут обмениваться, как 
только обменяются крестами и станут духовными братьями, по-
сле чего первый становится более спокойным, а также перенима-
ет бледность лица Мышкина, а второй – более эмоциональным, 
что будет ощущаться и в самом повествовании романа и также 
перенимает рогожинское «вскричал» или «воскликнул».  

По ходу романа оба героя перевоплощаются и становятся 
ближе друг другу, они практически образуют одного субъекта в 
двух лицах. К моменту убийства только князь является средством 
к духовному перерождению Рогожина, а Рогожин для князя – 
брат, которого, согласно христианским идеалам, надо простить. 
Результатом развязки романа для Рогожина стало безразличие к 
жизни, а для Мышкина – сумасшествие. Рогожин становится 
субъектом, вновь напоминающим «человека без свойств» – поте-
ряв любовь и братские узы, он становится опустошенным, в то 
время как князь Мышкин и вовсе не выдерживает своего станов-
ления субъектом, поскольку от столкновения с подлинным миром 
его не могла спасти даже христианская вера.  

Вторая линия отношений, с Настасьей Филипповной, несколь-
ко парадоксальна, поскольку сам этот персонаж непомерно дву-
смысленный – порядочная женщина, обнаружившая себя в отно-
шениях со старым развратником. Набоков пишет, что отношения 
князя Мышкина и Настасьи Филипповны обладает скрытой па-
раллелью, напоминая нам отношения Христа и Марии Магдали-
ны48, где каждый из них старается спасти другого и привести к 
некому духовному спасению. В конечном итоге, мы видим, как 
Настасья Филипповна не может справиться со своими желания-
ми; разрывая отношения с Мышкиным, она уезжает с Рогожи-
ным, и дальше ее падение продолжается. Все это приводит к 
убийству, совершенному Рогожиным, который, с точки зрения 
                                                           
48 Набоков В. Лекции по русской литература. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2018. С. 
207. 



45 

психического здоровья, являлся самым нормальным персонажем 
с самого начала произведения.  

В романтических отношениях князя Мышкина встречается 
также Аглая – не менее интересный персонаж, поскольку являет-
ся своего рода ищущим субъектом, которая сама не может сфор-
мулировать чего она хочет, но однозначно знает, чего не хочет от 
окружающего мира. В хайдеггерианской интерпретации Аглая 
обладает личным бытием, преодолевшим молву и укрепившимся 
в своем любопытстве. Об этом говорит то, как она общается с 
Мышкиным, понимая, что окружающие люди «не стоят вашего 
мизинца, ни ума, ни сердца вашего». Это отнюдь не похвала, это 
признание личного бытия Другого и признание того, что мир, ок-
ружающих их обоих – это мир пересудов, обманов и интриг, ве-
дущих ни к чему и являющихся неким прикрытием подлинного 
мира. В конечном итоге ни Настасья Филипповна, ни Аглая не 
становятся духовными проводниками Мышкина или его роман-
тическим интересом, и они не влияют на его субъективацию. 

В итоге князь Мышкин не выдерживает борьбы с Другими и с 
теми ситуациями, в которые его погружает жизнь. Швейцария, в 
которой он провел юность и где проходил лечение, напоминает 
подлинное бытие в одиночестве, где духовное состояние нахо-
дится в порядке, а все события романа – попытку субъекта про-
биться к Другому, т.е. к совместному бытию с другими субъекта-
ми, но сопротивление мира настолько велико, что это заканчива-
ется трагедией личного бытия самого князя Мышкина, ведь его 
вновь волнует болезнь, символизирующая кьеркегоровскую бо-
лезнь к смерти.  

«Бесы» (1872), как известно, описывают политические собы-
тия, связанные с революционным движением, получившим раз-
витие в конце 60-х гг. XIX в. В этом романе, пожалуй, более чем 
в других, Достоевский максимально расширяет свою излюблен-
ную тему – унижение человеческого достоинства. Это видно на 
протяжении всего романа, с самого его начала, но своей кульми-
нации эта тема достигает в сцене в гостях у Варвары Петровны, 
где собрались все персонажи. Скандалы и оскорбления, которые 
заканчиваются ничем, являются главными формами их взаимо-
действия.  

Концепция события у Достоевского чрезвычайно интересна и 
проистекает она, скорее всего, из того обстоятельства, что сам 



46 

Достоевский не любит художественно продумывать физический 
мир, в котором оказываются все его персонажи: внешность по-
следнего описывается единожды и более не уточняется, окру-
жающий мир задается только в начале сцены и т.п. В отличие от 
Толстого или Чехова, Достоевский всегда погружает нас в духов-
ные ситуации, в ходе которых ему хочется исследовать болезни 
человеческой души.  

Это произведение немного выбивается из общей колеи других 
романов, поскольку в нем обнаруживается меньше диалектики и 
больше последовательного развития каждого персонажа, которые 
на протяжении всего романа воплощают некие идеи. Этот соци-
ально-политический первоначально роман не был нацелен на 
анализ эволюции человеческого существования через моральные 
противоречия, но стиль рассуждений Достоевского в нем все 
равно выдержан. Верховенский, Ставрогин, Кириллов, Шатов – 
гораздо менее интересные персонажи, с точки зрения анализа их 
субъективации, чем герои иных романов, но элементы их харак-
теров будут запечатлены и в более поздних работах. 

Петр Верховенский представляет собой образ злостного ниги-
листа, не верящего ни в какие возвышенные ценности. Он хлад-
нокровно планирует убийство Шатова, бросает своих соратников, 
цинично использует намерение Кириллова застрелиться, чтобы 
замести следы. Даже по меркам миров Достоевского это скорее 
некий антисубъект, существующий для того, чтобы принизить 
Другого, уничтожить мир и сохранить только свое Я. 

Николай Ставрогин повторяет уже классическую для русского 
писателя модель «человека без свойств». Его любят женщины, и 
им восхищаются мужчины, но сам по себе он пуст и бесцелен. Он 
– центр всего произведения, но только потому, что исполняет 
роль зеркала, отражая идеи своего ближайшего окружения: Вер-
ховенского, Шатова и Кириллова. Сам он этих идей не разделяет 
и не желает искать даже некий синтез. Ему просто не на чем 
строить свою собственную субъективность. В ходе повествова-
ния мы узнаем многие факты из жизни Ставрогина и их влияние 
на жизнь других людей, под весом собственной пустоты он со-
вершает самоубийство. 

Алексей Кириллов, вероятно, один из двух двойственных 
субъектов этого произведения, демонстрирующий неподлинное 
сочетание двух начал. В нем борются вера и безверие, что в итоге 



47 

приводит к парадоксальной идее – Бог мертв, а человек может 
доказать, что он свободен от веры в Бога, только совершив само-
убийство. Он обрывает свою жизнь после убийства Шатова и бе-
рет вину за то на себя по требованию Верховенского, тем самым 
опровергая собственные убеждения о наличии своей свободы.  

Иван Шатов также двойственен, но в нем Достоевский пыта-
ется показать еще один способ становления субъектом человека с 
внутренними противоречиями. Будучи когда-то убежденным со-
циалистом, он перешел в ряды верующих, хоть до конца так и не 
разрешил в себе вопрос веры. Был участником кружка Верховен-
ского, но под влиянием Ставрогина решил его покинуть. Узнав 
об опасности собственной жизни, заявляет, что ценность ееему не 
важна.  

Таким образом, перед нами предстает двойственный, но по-
ложительный субъект. Будучи грубым и косноязычным, в отли-
чие от петербургских интеллектуалов, ему близки универсаль-
ные, но наивные ценности добра и справедливости. Однако его 
очень легко соблазнить яркими идеями, бороться с которыми он 
не способен. С каким рвением и страстью он принимает пламен-
ные идеи, с такой же решительностью он от них и отказывается. 
В итоге мы видим практически очередного пустого (или, скорее, 
разочарованного) субъекта, но только до тех пор, пока в сюжете 
не появляется Мария, которую он безмерно любит. В подготови-
тельных заметках к «Бесам» Достоевский называет Шатова «но-
вым человеком», ведь любовь и наивная радость от рождения ре-
бенка наполняет его жизнь смыслом, и за таким человеком рус-
ский писатель видит будущее России.  

В этом произведении мы видим целый перечень разных геро-
ев, представляющих собой разные ценности и способы формиро-
вания субъективности. Если Верховенский представляет собой 
некий антисубъект, т.е. человека, чья суть существования заклю-
чается в уничижении других, а Ставрогин – просто «пустого 
субъекта», чье становление он сам прерывает своим же само-
убийством, то Кириллов и Шатов все-таки предлагают нам две 
модели субъективации. Кириллов – субъект с навязанными извне 
идеалами, можно даже назвать его политическим субъектом, дей-
ствующим несамостоятельно, в то время как Шатов символизи-
рует простого, немного наивного человека, чья субъективация 
может принадлежать любым политическим воззрениям и взра-



48 

щивать на универсальных моральных ценностях, однако все это 
не имеет значения без любви к Другому. Отчасти Шатов и Мария 
напоминают нам идею слияния двух братьев-субъектов в «Идио-
те» – Мышкина и Рогожина, где духовное единение двух людей   

«Братья Карамазовы» (1870), по мнению Набокова, считаются 
самым сильным детективным романом в творчестве Достоевско-
го, в котором читателя пытаются втянуть в распутывание тайны и 
поиск убийцы49. Если же посмотреть на эту работу с позиции фи-
лософско-экзистенциальной, то нельзя не согласиться с утвер-
ждением, что диалектическое метод в конструировании героев 
достигает здесь своего апогея – в романе невозможно найти ни 
одного значимого героя, который был бы от начала и до конца 
нравственно положительным или отрицательным.  

К примеру, Федор Павлович, обычно воспринимаемый как от-
рицательный и неприятный персонаж в этом романе, отмечен са-
мим Достоевским через старца Зосиму как двоякий субъект: и 
«дух нечистый заключен», и «в Бога верую». С другой стороны, 
сам старец Зосима рассказал свою историю о том, каким пьяни-
цей и хулиганом он был в молодости, что избил своего денщика и 
вызвал на дуэль едва умевшего стрелять противника. В Зосиме 
мы видим откровенного «подпольного человека», который через 
страдания и понимание своего ничтожества может прорваться к 
подлинному существованию. 

Ф.М. Достоевский не любит описывать окружающую среду 
своих концептуальных персонажей, как это делает Кафка или 
Толстой, но в этом романе даже название города – Скотопри-
гоньевск – напоминает кафкианскую атмосферу замка, где каж-
дый персонаж выполняет строгую функцию в своей заброшенно-
сти, пытаясь отыграть свою роль субъекта. К ключевым субъек-
там (или лишь аспектам одного субъекта – самого Достоевского) 
относятся три брата Карамазовых: Алексей, Иван и Дмитрий.  

Младший брат Алеша – наиболее положительный персонаж, 
почти святой, и любовь к этому персонажу со стороны Достоев-
ского видна также, как и любовь к князю Мышкину. Тем не ме-
нее, Федор Михайлович неоднократно показывает присутствие 
двойственности в характере Алеши, например, в беседе Алеши и 
Лизы в предпоследней книге романа. Своими откровениями Лиза 
                                                           
49 Набоков В. Лекции по русской литература. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2018. С. 
215. 



49 

постепенно заставляет Алешу все больше соглашаться с ней и 
признавать, что такие же точно импульсы присутствуют и в глу-
бинах его души: он признает, что видит сон, который свидетель-
ствует о том, что в нем живет и Бог, и дьявол.  

При разговоре с Дмитрием эта деталь всплывает особенно яр-
ко, ведь старший брат прямо ему говорит, что он земной ангел, 
но не ангел небесный, а значит он, как и все люди, подвержен 
влиянию дьявола, просто он еще не раскрыл в себе эту половину. 
Для окончательного становления субъектом, т.е. чтобы по-
настоящему стать человеком, Алеша должен открыть в себе и 
своего дьявола. Собственно говоря, это и происходит в конце ро-
мана, в уже упомянутой выше беседе Алеши с Лизой Хохлако-
вой. 

Средний брат Иван становится косвенным соучастником пре-
ступления, поскольку, уезжая из города, попустительствует 
убийству. В нем угадывает двойственность иного плана – диалек-
тика веры и безверия50. Вопрос веры постоянно поднимается при 
этом герое, и Достоевский постоянно ставит именно через этого 
персонажа вопрос о Боге. Ивана чаще всего представляют как 
атеиста, хотя в разговоре с Алешей или со старцем Зосимой он 
признается, что Бога принимает, как и порядок, им установлен-
ный. Он весьма четко декларирует, что «если есть и была до сих 
пор любовь на земле, то … единственно потому, что люди верили 
в свое бессмертие». И только в качестве гипотезы утверждается: 
«... уничтожьте в человечестве веру в свое бессмертие, в нем тот-
час же иссякнет не только любовь, но и всякая живая сила». Иван 
вовсе не передает свои собственные убеждения, а лишь проница-
тельно констатирует опасность, которая поджидает современного 
человека в силу иссякания прежней наивной веры и возникнове-
ния и возможности безверия51. 

Двойственность души Ивана старец Зосима подтверждает 
словами: «Идея эта еще не решена в вашем сердце и мучает его» 
или «В вас этот вопрос не решен, и в этом ваше великое горе, ибо 
настоятельно требует разрешения...». Двойственность веры пере-
носится и на отношение к отцу, ведь, с одной стороны, он его 
                                                           
50 Евлампиев И.И. Философия человека в творчестве Ф. Достоевского (от ранних про-
изведений к «Братьям Карамазовым»). СПб.: Издательство Русской христианской гу-
манитарной академии, 2012. С. 506. 
51 Кантор В.К. Судить Божью тварь. Пророческий пафос Достоевского. М., 2010. С. 
173. 



50 

спасает от Дмитрия, с другой стороны, дает Смердякову повод 
понять, что убийство он одобряет. Тем не менее, на протяжении 
романа мы видим двойственной борьбу «светлого» и «темного 
Ивана». И только будучи в Москве и вскрикнув (в душе) «Я под-
лец!», в нем побеждает светлый Иван, и все дальнейшее раская-
ние и мучения его совести, решимость взять вину за убийство на 
себя и, наконец, его безумие – результат непростительной слабо-
сти, где он на мгновение уступил темной стороне своей души.  

Старший брат Дмитрий предстает перед судом. Именно его на 
протяжении долго времени Достоевский подготавливает для роли 
убийцы, пытаясь убедить в этом читателей. Его образ преподно-
сится нам как исключительно негативный: любит разврат, жесто-
кость, рассыпается в подлых желаниях и постоянно совершает 
безобразные поступки. Важнейшая философская идея, носителем 
которой он является, выражается не в форме рационального рас-
суждения, а в форме поэтического мифа. Во время исповеди пе-
ред Алешей он использует стихотворение Шиллера, после чего 
изобличает себя как первобытного троглодита: «Не думай, что я 
всего только хам в офицерском чине, который пьет коньяк и раз-
вратничает. Я, брат, почти только об этом и думаю, об этом уни-
женном человеке, если только не вру. Дай Бог мне теперь не 
врать и себя не хвалить».  

Дмитрий выражает третью двойственность – ума и сердца. 
Неоднократно упоминаемая им радость – понятие более высокого 
порядка, чем присущая Алеше борьба между дьяволом и Богом. 
Радость выставляется Достоевским здесь как ощущение полноты 
бытия и сущность самой жизни – так Дмитрий получает оправда-
ние своему образу жизни и пониманию подлинного существова-
ния. «Достоевский вовсе не считает, что сердце (иррациональное 
начало человека) выше ума (рационального начала); лучше всего, 
когда они дополняют друг друга. Но сердце все-таки является 
первичным качеством; именно в нем живет радость, и поэтому 
оно дает основание бытию и жизни, в отделении от него ум теря-
ет опору и запутывается в бесконечных противопоставлениях и 
неразрешимых вопросах»52. 

Итак, концепт субъекта в «Братьях Карамазовых» строится на 

                                                           
52 Евлампиев И.И. Философия человека в творчестве Ф. Достоевского (от ранних про-
изведений к «Братьям Карамазовым»). СПб.: Издательство Русской христианской гу-
манитарной академии, 2012. С. 521. 



51 

трех диалогических структурах: добро и зло, вера и неверие, ум и 
сердце. Подлинное существование возможно тогда, когда человек 
не только понимает, но и принимает наличие в себе двух проти-
воречий. Судя по всему, старшинство братьев определяет и важ-
ность этих переменных в ходе построения человека как субъекта 
и подлинности его существования. В таком случае идея радости 
Дмитрия (сердце должно быть выше ума), идея бессмертия Ивана 
(Христос из поэмы о Великом Инквизиторе) и идея Бога (Алеша 
должен осознать и принять обе половины своей души) в цело-
купности являются ключевыми аспектами достижения полноты 
бытия. Субъектом может стать человек в полной мере осознав-
ший и принявший эти три идеи. 

Подводя итоги краткому анализу наиболее значимых романов 
Ф.М. Достоевского, можно условно обозначить его модель субъ-
ективности образом «перерожденного нигилиста». Очевидно, что 
в повестях или других романах мы сможем обнаружить ряд ас-
пектов концепции субъектов, не указанных в данном тексте, но 
общая направленность идей русского писателя, касающегося его 
модели субъекта как «перерожденного нигилиста», достаточно 
четко выделяется на протяжении всего творчества и в ней угады-
вает три основных признака.  

Во-первых, основной отличительной особенностью очерчен-
ной концепции субъекта у Достоевского является двойствен-
ность, проявляющаяся как в отношениях к сверхсубъекту (хри-
стианскому Богу), к общественной морали или к универсальным 
ценностям (добро и зло). Становление человека субъектом воз-
можно только при принятии им двух антагонистических начал в 
себе – добра и зла, веры и безверия, разума и чувств. Человек, 
замкнувшийся на одном из этих субъективирующих факторов, не 
сможет обрести свободу, следовательно, не сможет достигнуть 
подлинности существования.  

Во-вторых, человек всегда стремится к возвышению над Дру-
гим и над обществом, в чем угадывается ницшеанская воля к вла-
сти. Такой направленной к самой жизни, волей обладал Алексей 
из «Игрока», Рогожин из «Идиота», брат Дмитрий из «Братьев 
Карамазовых» и другие персонажи. Важно отметить, что у Дос-
тоевского, который обозначает подобную волю к власти как ра-
дость, находящуюся над добром и злом, не повторяется ницшеан-
ский нигилизм. Подлинный Субъект стремится к возвышению 



52 

над моралью, обществом и Другим и делает это без Бога, но не 
отрицает и не «убивает» его, но всегда кристаллизирует свою 
субъективность вокруг некой универсальной ценности, даже если 
она не принимается никем. Это единственный способ, судя по 
размышлениям Федора Михайловича Достоевского, преодолеть в 
себе своего внутреннего «подпольного человека» (или его разви-
тие – «человека без свойств», «пустого субъекта»), который жи-
вет в каждом из нас. 

В-третьих, в самом начале анализа мы упомянули о том, что 
указанная Набоковым особенность в виде склонности большин-
ства героев Достоевского к психическим заболеваниям имеет 
важное значение для его концепции субъекта. Князь Мышкин, 
Иван Карамазов или Алексей Кириллов – их примеры демонст-
рируют нам одну важную мысль русского писателя, заключаю-
щуюся в том, что не каждому дано стать субъектом в своей соб-
ственной жизни, и не каждый может подчинить Другого или мир 
в целом себе и своей воле. У каждого человека есть определен-
ный предел, вступить за который он не сможет, хотя это будет 
его единственная возможность утвердить свою субъективность. 
Сумасшествие, в которое некоторые из героев погружаются, свя-
зано с первым обозначенным нами выводом – двойственностью, 
чтоне каждая личность способна экзистенциально пережить и 
принять в самой себе. Учитывая пересечение с рядом идей С. 
Кьеркегора и Ф. Ницше, можно быть уверенным, что русский пи-
сатель убежден, что мир предоставлен нам всем, но далеко не все 
в этом мире смогут утвердить свою субъективность и получить 
доступ к миру подлинного существования. 

 

  



53 

ФРАНЦ КАФКА 
 

В творчестве Франца Кафки можно найти множество фило-
софских и религиозных сюжетов. Его новеллы и романы отлича-
ются многослойностью и способностью окунуть читателя как в 
потаенные углы душевных переживаний героя, как это делал 
Ф. Достоевский, так и во всепоглощающую и уничтожающую 
бездну социального бытия.  

Практически все произведения Ф. Кафки пронизаны вопроса-
ми экзистенциальной философии и являются ярчайшим художе-
ственным описанием места индивидуума в мире абсурда, пара-
докса и душевных переживаний человека, застрявшего между 
подлинным и неподлинным существованием. Большинство его 
текстов были написаны до того, как свет увидел ключевые рабо-
ты К. Ясперса и М. Хайдеггера, но общеизвестно, что в своих 
дневниках Ф. Кафка часто ссылался и цитировал С. Кьеркегора, 
видимо, считая его философски ориентированным выразителем 
своих личных переживаний. 

Помимо работ самого Ф. Кафки, существуют тексты, связан-
ные с философской интерпретацией его литературного ландшаф-
та, его биографии и глубинных замыслов. К наиболее важным 
аналитическим работам по Ф. Кафке хотелось бы отметить рабо-
ты М. Брода53, В.А. Подороги54, В. Беньямина55, Т. Адорно56, М. 
Бланшо57 и Ж. Делеза58, а также отдельные замечания М.К. Ма-
мардашвили, В.В. Набокова, А. Камю и Х.Л. Борхеса и др.  

Многие из перечисленных авторов предлагали разные кальки, 
при наложении которых весь жизненный и творческий путь бо-
гемского писателя выстраивается в ряд логически связанных 
концептов. Общеизвестно, что М. Брод, ближайший друг и душе-
приказчик Ф. Кафки, предлагает теологически-символическое 
прочтение его работ, в то время как В. Беньямин и Т. Адорно 
прибегает к диалектико-герменевтическому анализу. В.А. Подо-

                                                           
53Брод М. О Франце Кафке. СПб.: Гуманитарное Агентство «Академический Проект», 
2000. 
54 Подорога В.А. Парабола. Франц Кафка и конструкция сновидения. М.: Институт фи-
лософии РАН – Культурная революция, 2020. 
55 Беньямин В. Франц Кафка. М.: Ад Маргинем Пресс, 2013. 
56Адорно Т. Заметки о Кафке // Звезда. 1996. № 12. С. 120–140. 
57 Бланшо M. От Кафки к Кафке. М.: Логос, 1998.  
58 Делез Ж., Гваттари Ф. Кафка: За малую литературу. М.: Институт общегуманитарных 
исследований, 2015. 



54 

рога основывает свою интерпретацию кафкианской мистики на 
идеи преобразования нереализованных сновидений в реализован-
ные литературные текста, а Ж. Делез объясняет совокупность 
всего кафкианского творчества как набор сборок, состоящих из 
машины (проблемы произведения), высказываемого (образы в 
произведении) и желания (эксперимент, заложенный в произве-
дении), которые конструируются с помощью особого (малого) 
языка, свойственного немногим экстраординарным писателям и 
имеющего революционный или даже разрушительный потенциал. 

По мнению В.А. Подороги, все творчество Кафки базируется 
на концепции «вынужденной жизни», берущей свое начало в 
личной биографии самого автора и протягивающейся на жизнь 
всех персонажей в большинстве его произведений. Вся вынуж-
денная жизнь Кафки состоит из невозможности, а конкретно в 
его жизни – страдания от того, что он вынужден делать то, что 
ему чуждо, в ущерб любимому занятию – литературе. Сны, кото-
рые обретают свою полноценную жизнь в его новеллах и рома-
нах, являются выходом из положения, в котором оказывается ав-
стрийский писатель. 

Ярким примером стягивания реальности и сна является Грегор 
Замза, герой повести «Превращение», который проснулся жуком, 
но продолжает свое вполне человеческое существование. Иным 
примером является утверждение того, что стена строится, но при 
этом вера в то, что построить ее невозможно – еще один объекти-
вированный пример парадокса в повести «Как строилась китай-
ская стена».  

Можно сказать, что произведения Кафки представляют собой 
притчи, но Беньямин определил бы ее, скорее, как параболу, опи-
раясь не на жанровые, а на топологические позиции. Эллипс, да-
леко соотнесенные центры которого предопределены, с одной 
стороны – мистическим опытом, а с другой – опытом современ-
ного жителя больших городов. Сердцем любого кафкианского 
произведения является бесконечность, разворачивающаяся между 
двух несовмещаемых полюсов. В этой бесконечности скрывается 
особенность любой притчи от Кафки – мудрость, заключенная в 
ней, в своем развертывании оказывается абсурдом, а читатель 
оказывается подвешенным над пропастью бесконечно перете-
кающих смыслов притчи.  

C другой стороны, складывается и иная амбивалентность – не-



55 

зависимо от того, идет ли авторское повествование или размыш-
ления кого-либо из героев, повествование любого романа строит-
ся из описания действительности и комментария, который пыта-
ется эту действительность расшатать. Отсюда складывается 
принципиальная неразрешимость ситуации, в которой оказыва-
ются герои Кафки и образует то, что кьеркегоровское прочтение 
обозначает как парадокс, а беньяминовская трактовка называет 
подобный эффект – искажением бытия.  

В многочисленных новеллах и нескольких романах Ф. Кафка 
поднимает несколько значительных экзистенциальных тем. В ос-
новном его интересует три темы, тесно переплетающиеся между 
собой: тема отношений главного героя с женщинами; тема борь-
бы главного героя с бюрократией или, в языке самого Кафки, с 
канцелярией; и, наконец, тема постоянной зависимости главного 
героя от каких-либо внешних сил. 

Тема отношений с женщинами, безусловно, вытекает непо-
средственно из романтического опыта самого писателя, полного 
разочарований, неуверенности в себе и идеализации своих из-
бранниц. В своих произведениях он уделяет достаточно внима-
ния любовным отношениям и описанием не столько внешних, 
сколько внутренних качеств молодых девушек, часто характери-
зуя своих героинь загадочными, но в то же время порочными. 
Например, в «Отказе» (1908) Кафка очень подробно описывает 
ситуацию невозможности союза с женщиной, которая нравится, 
поскольку есть множество социальных критериев отбора «прин-
ца»59. Судя по всему, герои Франца Кафки (всегда мужчины, ре-
же – представители животного мира) должны проходить исклю-
чительно тот же опыт общения с прекрасной половиной челове-
чества, что и сам автор: без серьезных последствий, под знаком 
сомнения и никогда не приводящих к положительному результа-
ту. Так, создавая своих героев как противоположность героям 
Ремарка или Хемингуэя, в творчестве которых мы тоже наблюда-
ем экзистенциальные нотки, Кафка хочет убедить себя и читателя 
в том, что субъективность не строится в паре или в браке, она 
всегда формируется в глубине одинокой жизни. 

Вторая тема, интересующая богемского писателя, это посто-
янное противостояние героя и бюрократического мира. Можно 
было бы сказать, что он хочет противопоставить индивида и об-
                                                           
59 Кафка Ф. Лабиринт. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2013. С. 69. 



56 

щество, проводя естественную для того времени и широко обсу-
ждаемую в любых интеллектуальных трудах, проблему соотно-
шения индивидуального и социального. Однако, социальный мир 
в целом выступает у Кафки всегда как уже поглощенный абсур-
дом мир противоречий. Он всегда уже не правильный и уже не 
исправимый. Канцелярский мир – пристанище кажущейся рацио-
нальности и порядка, но для главных героев он всегда выступает 
противником, поскольку хочет своей чиновничьей логикой или 
моралью сломать логику или мораль героя.  

Третья тема, часто пересекающаяся со второй, но не замы-
кающаяся в ней, связана с постоянным давлением на героя любо-
го своего персонажа с целью избавления его от всяческой свобо-
ды воли. Желание поставить любого героя в зависимость и пока-
зать, как герой будет справляться с этим, – едва ли не главная 
идея каждого произведения Кафки. Так, к примеру, в «Решениях» 
(1913) он пишет, что «не придумано ничего лучшего, чем прини-
мать все как есть»60 и схожий сюжет будет заглавной темой 
«Процесса» и «Америки». Подчиниться тому, как мир уже суще-
ствует, и отдать себя по власть чего-либо надындивидуального – 
путь, на который немецкий писатель часто наставляет своих ге-
роев.  

В наиболее раннем романе «Процесс» (1915) человеческая 
жизнь выступает под угнетающим символом судебного процесса, 
в котором человек оказывается втянут в водоворот противоречий 
следствия и который угрожает ему, совершенно лишая его воз-
можности узнать, за что он обвинен61. «Процесс» наполнен мно-
гими лицами, которые являются проводниками Йозефа К. в этом 
мире и напоминают ему не только об абсурдности мира, но и о 
его собственном переживании бытия-с-другими как неподлинно-
сти.  

Просыпаясь в своей квартире, Йозеф К. обнаруживает, что он 
арестован. Абсурдность ситуации, в которой он оказался, заклю-
чается в том, что все люди, так или иначе знакомые с главным ге-
роем, знают о происходящих событиях, но так же не могут под-
робно разъяснить суть. Кафка постоянно усиливает критику вся-
кой социальности. К примеру, «бесцветные сотрудники банка», в 
котором работает главный герой, оказались среди тех, кто осуще-
                                                           
60 Кафка Ф. Лабиринт. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2013. С. 62. 
61 Больнов О.Ф. Философия экзистенциализма. СПб.: Лань, 1999. С. 59. 



57 

ствлял арест. Раньше он их даже не замечал. Или значимость его 
успешной карьеры и солидного положения расценивается со вре-
менем Йозефом К. как нечто незначительное и бессмысленное.  

В конечном итоге, когда его приглашают на предварительное 
следствие, Кафка подчеркивает, часто и устами самого героя, на-
сколько жалкими и убогими выглядит попытки выдать следствие 
за серьезное предприятие: вход в зал заседания проходит через 
бедные квартирки, документация больше походит на жалкие тет-
радки, а аудитория, скорее, похожа на зал для представлений, где 
толпа то взрывается аплодисментами, то смеется над ним. Таков 
бюрократический мир Кафки, и главный герой – это субъект, по-
мещенный в парадоксальный мир условностей, установленных 
обществом и подкрепленный попытками втиснуть абсурд в ра-
циональные правила. Кафка хочет показать нам, как может отве-
тить субъект на такой вызов извне. 

Первый возможный ответ субъекта кроется в том, что Йозеф 
К. совершает сразу в этом зале – логика и разум подсказывают 
ему единственный верный метод, а именно декартово сомнение. 
Он обличает методы следствия, решительно пытаясь покончить с 
этим наваждением, и высмеивает какие-либо обвинения в свой 
адрес, опираясь на логику. В ответ на это ему лишь обещают «по-
следствия». 

К такого рода последствиям относится скорое осознание глав-
ным героем того, что, несмотря на рациональные доводы и уве-
ренность в невиновности, сам Процесс, в ходе которого его по-
дозревают в преступлении, подтачивает его психическое здоро-
вье. Тянущееся из глубин окружающего и непонятного мира, 
кьеркегоровское Нечто, скрывающееся под личиной этого Про-
цесса, прячет от главного героя свою подспудную логику проис-
ходящего. Более того, главный герой видит, что он не один в та-
ком мире – направляясь в канцелярию, он видит множество таких 
же людей, ожидающих чего-то за решетками: «Никто не выпрям-
лялся во весь рост, спины сутулились, коленки сгибались, люди 
стояли, как нищие». Сталкивается фигура субъекта и обвиняемо-
го, рациональной логики и иррационального страха. 

В разговоре с местным художником Титорелли читатель зна-
комится с некой трехуровневой структурой абсурдного мира, где 
пребывает главный герой «Процесса». Если предположить, что 
мир и субъективность строятся вокруг вины, т.е. три способа спа-



58 

стись от суда: быть полностью невиновным и получить «полное 
оправдание», но такой способ жизни никому не удавался; «мни-
мое оправдание», при котором нужно лишь убедить множество 
судей в невиновности подсудимого и представить в суд поручи-
тельства от них, но это лишь временная мера, поскольку разбира-
тельство можно возобновить вновь; и «волокита», которая подра-
зумевает сам Процесс, т.е. постоянное общение с судьями и регу-
лярное отслеживание канцелярских дел.  

Первый путь предполагает доступ к подлинному миру, ведь не 
иметь за собой никакой вины и быть даже перед высшим и не-
доступным никому судом полностью оправданным – недостижи-
мая цель, хотя и является единственным способом достичь абсо-
лютной субъективности. Быть невинным значит стать субъектом. 
Второй путь предполагает некую интерсубъективность, посколь-
ку поручившись с Другим, а точнее с тем, кто может повлиять на 
статус вины, Я может стать мнимым субъектом, но никакого под-
линного существования таким образом не добьется. Третий путь 
предполагает не столько договоренность с Другим, сколько сми-
рение перед неизбежностью абсурда, но подчеркивает то, что то-
гда человеку придется играть по чужим правилам и стать субъек-
том-заложником абсурда.  

Так главный герой движется по кругам своего процесса, затя-
гиваясь в воронку странных и безликих процедур, и чем больше 
он стремится защитить себя, тем вернее вредит своему же делу. 
Все, кто встречается на пути главного героя, старательно и веж-
ливо стараются помочь ему разобраться в деле, но ясными стано-
вятся только отдельные детали, в то время как общая картина 
происходящего становится все более абсурдный и запутанной. 
Так Кафка и водит кругами Йозефа К., сталкивая его то с адвока-
том, который бездействует, то с флиртующими женщинами, об-
щение с которыми не приводит к серьезным романтическим сце-
нариям, но в итоге сводит со священником. 

Разговор со служителем Церкви о Своде законов часто рас-
сматривается как ключ к разгадке кафкианского замысла, по 
крайней мере, для этого романа. Эта сцена необходима для того, 
чтобы главный герой был окончательно склонен к третьему пути 
– пути волокиты, поскольку один из самых главным постулатом 
священника гласит, что «надо только осознать необходимость 
всего». Мысль эта сквозит на протяжении всей притчи о Своде 



59 

Законов, которую священник рассказывает Йозефу К.: сам свод 
законов неизменен, а толкования выражают только мнения тех, 
кого это приводит в отчаяние. Привратник в притче сам ничего 
не знает о недрах Закона, а возможно даже никогда не проникал в 
место, у ворот которого является привратником62.  

Франц Кафка пытается показать нам, что и Закон из притчи 
священника, и Высший Суд в жизни Йозефа – никому не извест-
ная до конца инстанция. Вина, которую можно вменить кому-
либо в сюжете притчи или в жизни главного героя, недоказуема и 
неопровержима, она – парадоксальна. Однако канцелярские дела 
и социальная жизнь не будет считаться с каким-либо парадоксом, 
а будет погружать всех членов общества в безвыходные ситуа-
ции, построенные на всеобщем самообмане. Быть субъектом оз-
начает понять то, что всякая вина или всякий суд – за пределы 
трансцендентного, а всякая тревога тянется из недоступного че-
ловеку Ничто. 

Через год Процесс не заканчивается, но заканчивается исто-
рия. Йозеф К. «умирает после какой-то пародии на суд на пус-
тынной окраине, где два человека молчаливо казнят его; но мало 
того, что он умирает «как собака»: ему отводится еще и доля вы-
живания – в стыде, навязанном ему бесконечностью прегреше-
ния, которого он не совершал, обрекающего его на жизнь в той 
же мере, что и на смерть»63. 

Неоконченный роман «Америка» (1916) заслуживает отдель-
ного внимания, ведь в нем описано множество ситуаций абсурда. 
Это недооцененный и очередной незаконченный роман, соткан-
ный из нескольких фрагментов текста, написанных в разное вре-
мя, продолжает развивать идеи более ранних работ и новелл. 
Первоначальное название романа – «Пропавший без вести» – со-
вмещенный здесь с рассказом «Кочегар» и еще несколькими гла-
вами, звучал бы гораздо лучше, поскольку сразу сталкивает нас с 
концептуальным персонажем – «пропавшим». Карл Росман дей-
ствительно напоминает нам и Йозефа К., и К., как по степени ин-
тенсивности своих взаимоотношений с другими действующими 
лицами, так и по ситуациям, неизменно ввергающих главного ге-
роя в заброшенность.  

В целом, весь роман раздроблен  на несколько этапов, в каж-
                                                           
62 Кафка Ф. Процесс. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2018. С. 258. 
63 Бланшо M. От Кафки к Кафке. М.: Логос, 1998. С. 68. 



60 

дом из которых Карл Росман становится зависимым от других 
людей, навязывающих ему абсурдные правила существования. К 
этим этапам относится: жизнь в доме у дяди (сенатором Якобом), 
жизнь с двумя безработными (Робинсон и Деламарш), жизнь в 
качестве слуги у богатой дамы (Брунельда и Деламарш) и жизнь 
в качестве работника в Большом Театре Оклахомы. 

Эта работа теснее всего связана не с темой отношений с жен-
щинами или с темой бюрократии, а с проблемой зависимости 
главного героя от окружающего мира. Так, Карл Росман при зна-
комстве со своим состоятельным дядей сразу лишается возмож-
ности самостоятельно познакомиться с миром эмигрантской бед-
ности и лично преодолевать трудности, с которыми «европеец 
сталкивается, попадая в Америку». С другой стороны, дядя вся-
чески навязывает своему племяннику, как тот должен себя вести 
или чего делать не должен: не стоять на балконе, осматривая 
нью-йоркские будни; какие стихи или песни учить; как надо ста-
новиться трудовым человеком и не пропускать занятий англий-
ским и т.д. В конечном итоге сам же дядя отказывается покрови-
тельствовать своему племяннику, когда тот нарушил установлен-
ную дисциплину, и вручает Карлу долгожданную свободу вместе 
с чемоданом и зонтиком. 

Познакомившись с двумя слесарями-механиками – Робинсо-
ном и Деламаршем – Карл Росман сразу попадает в зависимость: 
предлагают подсобить ему тащить чемодан и помочь с устройст-
вом на работу, однако сразу же предлагают ему продать его лю-
бимый дорожный костюм, заставив отказаться от того, что хотя 
бы эстетически удовлетворяло Карла и вокруг которой могла вы-
страиваться его субъективность. В последующих приключениях 
главный герой не раз оказывается в ситуациях, где ему выпадает 
шанс самостоятельно определить свою судьбу, но всякий раз он 
вынужден подчиниться своим более старшим товарищам до тех 
пор, пока они сами не нашли повод от него избавиться. Только 
получив работу лифтера в гостинице «Оксиденталь», Карл Рос-
ман учится существовать вне бытия-под-надзором (как в случае с 
дядей) или бытия-с-другими (как в случае с Деламаршем и Ро-
бинсоном), но даже здесь мы видим, как старший швейцар ука-
зывает, что «весь обслуживающий персонал обязан беспреко-
словно мне подчиняться»64, и главный герой сбегает, не обретя 
                                                           
64 Кафка Ф. Америка. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2016. С. 241. 



61 

счастья и возможности найти себе применение на этой работе. 
Поскольку завершение романа нам неизвестно, оно собрано 

Максом Бродом из некоторых набросков разных текстов, мы вы-
нуждены рассматривать жизнь Карла Росмана фрагментарно. Ес-
ли ситуация с Брунельдой и Деламаршем, у которых главный ге-
рой становится слугой, повторяет прежний тип отношений бы-
тия-с-другими, то завершающий фрагмент изданного романа по-
священ иной теме – столкновению с бытием-в-мире. Под миром 
Кафка подразумевает Великий театр Оклахомы – абстрактную 
сущность, похожую на сущности Процесса или Замка в других 
произведениях.  

Тридцатистраничный отрывок, завершающий роман, посвя-
щен последнему акту пребывания Росмана в Америке. Великий 
театр Оклахомы, в отличие от многих других загадочных сущно-
стей в творчестве богемского писателя, не играет роли негатив-
ной сущности, напротив, как пишет Кафка «Мы всякому говорим 
– добро пожаловать»65, т.е. этот загадочный театр позаботится о 
каждом, кому не безразлично собственное будущее, а если пере-
фразировать – заботится о каждом, кому не безразлична собст-
венная субъективность. Автор намеренно прибегает к образу по-
зитивной бюрократии, знакомя нас то с начальником отдела най-
ма, то с кабинетными канцеляриями, но всячески подчеркивает, 
что каждому в этом месте найдется дело, и всякого рады привет-
ствовать. Карл Росман оказывается среди многих людей, ищущих 
именно такое место – прибежище для потерянных людей, кото-
рые хотели бы себя найти. Потерянные и рассеянные, даже сами 
для себя, субъекты, не просто так помещены в пространство 
большой Америки, ведь именно здесь каждый может построить 
свое будущее и устроить свою жизнь в соответствии со своим 
пониманием «стремления к счастью» (англ. Pursuithappiness). Но 
главный вопрос произведения, видимо, таков: как построить свое 
счастье, когда не знаешь, как оно выглядит?  

Великий театр Оклахомы – это убежище для потерянного 
субъекта, абсолютно свободного, но лишенного всяческого по-
нимания не только того, как построить собственное счастье, но и 
того, как построить собственную субъективность. Именно поэто-
му тут все рады, что их принимают без лишних проволочек на 
работу, дают им то, что сами они найти не могли. Главного героя 
                                                           
65 Кафка Ф. Америка. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2016. С. 343. 



62 

настойчиво и детально просят сказать, кем бы он хотел работать, 
какие у него были стремления, на какую должность в театре Ок-
лахомы он рассчитывал – и это именно те вопросы, от которых 
Карл Росман бежит, всячески юля и изворачиваясь при поиске 
ответов.  

«Пропавший без вести» – предварительное название этого ро-
мана, указываемое Кафкой в своих дневниках – наименее закон-
ченное произведение, уступающее «Замку» и «Процессу» по сво-
ей композиционной строгости, но, возможно, даже превосходя-
щее их по замыслу. Во-первых, эта работа близка к социально-
критическому роману, где мы подробно можем изучить кафкиан-
ское (а значит, и парадоксальное) виденье глубин социальной 
жизни. Во-вторых, здесь используются приемы, как взятые из бо-
лее раннего «Процесса», так и развернутые в более позднем 
«Замке». Проблему субъекта Ф. Кафка здесь также ставит в центр 
всех своих размышлений, пытаясь переосмыслить способности 
человека к  построению своей субъективности (своего счастья, 
своего дела) в ситуации абсолютной свободы (в отличие от дру-
гих произведений, где главный герой, как правило, находится в 
более стрессовой ситуации или даже в кризисе).  

Наиболее поздняя из крупных работ Кафки –«Замок» (1922) – 
как нельзя лучше олицетворяет кьеркегоровский парадокс – 
принципиальную неспособность познать окружающий мир. С 
чем бы ни сталкивался господин К. в этом романе, он непременно 
натыкается на непреодолимые препятствия. 

В «Замке» главный герой оказывается подавлен своевольным 
и жестоким господством самого Замка, к которому невозможно 
найти доступ, несмотря на все отчаянные попытки. С первых же 
страниц, где молодой человек К. устраивается на ночлег на по-
стоялом дворе в Деревне, Замок вторгается в его жизнь, подтвер-
ждая, что сам главный герой – землемер, что его ожидают в Зам-
ке и что он вызван самим Графом.  

Однако уже на утро, пытаясь попасть в Замок, герой обнару-
живает принципиальную и абсурдную невозможность сделать 
это: главная улица не ведет, но всегда только приближается к 
Замку, а потом куда-то сворачивает. Через некоторое время, в те-
лефонном разговоре с голосом из Замка, выясняется, что госпо-
дину К. навсегда отказано в посещении Замка, однако он получа-
ет письмо, где сообщается, что К. принят на службу к владельцу 



63 

Замка, а непосредственным его начальником является староста 
Деревни. В попытках стать «своим» среди крестьян и не иметь 
никаких дел с чиновниками из Замка, господин К. начинает дол-
гий путь авантюр с местными героями, которые выливаются у Ф. 
Кафки в две его основные темы. 

Тема, связанная с философией существования, может быть 
обозначена как тема отношений господина К. и женщин. В отно-
шениях с женщинами этот роман сближает Кафку больше с Ка-
мю, нежели с Кьеркегором: мы обнаруживаем главного героя в 
отношениях со своей новой любовницей уже через несколько де-
сятков страниц романа. Буфетчица Фрида, тесно связанная с ме-
стным главой канцелярии Кламмом, быстро становится любов-
ницей К. Несмотря на намерения пожениться, их отношения по-
лучают важную для главного героя оценку: господин Кламм – 
человек из Замка, а господин К. – «ничто, чужой и лишний чело-
век».  

Эта тема больного, подверженного страданиям или изгнаниям 
субъекта неоднократно будет встречаться, особенно во француз-
ском экзистенциализме и отчасти в американской литературе у 
авторов «потерянного поколения». Философский экзистенциа-
лизм после 1930-х годов все-таки будет нацелен на преодоление 
больного человеческого духа и на разработку некой панацеи, 
чтобы личность могла стать субъектом, а не «чужим» как для са-
мого себя, так и внутри межличностных отношений. 

Вторая экзистенциальная тема этого произведения, вскры-
вающая абсурдность и бессмысленность, – это тема отношений 
господина К. и канцелярии с чиновниками. Как и в «Процессе» 
(1915) или в повести «Как строилась китайская стена» (1917) мы 
видим угнетающее господство общества, власти и бюрократии, 
представляющие мрачный и давящий образ затерянности и 
вброшенности. М. Бланшо видит в подобных усилениях влияния 
бюрократии на человека стремление Кафки подчеркнуть утвер-
ждение через отрицание. Идея умершего Бога подменяется но-
вой, мертвой трансцендентностью: «Мы пребываем в состоянии 
борьбы с умершей трансцендентностью, и бюрократ из Китай-
ской стены представляет собой мертвого императора, а в Испра-
вительной колонии бывшего командующего, мертвеца, по-преж-
нему олицетворяет машина пыток»66. 
                                                           
66 Бланшо M. От Кафки к Кафке. М.: Логос, 1998. С. 64. 



64 

Так, по ходу сюжета «Замка», господин К. узнает от старосты, 
что распоряжение о подготовке к прибытию землемера было им 
получено уже много лет назад. Староста сразу же отправил в 
канцелярию Замка ответ, что землемер никому не нужен в Дерев-
не. Видимо, этот ответ попал не в тот отдел, произошла ошибка, 
признать которую было нельзя, потому что возможность ошибок 
в канцелярии исключена вообще, однако контрольные инстанции 
позже признали ошибку, и один чиновник заболел.  

Незадолго до прибытия К. история пришла, наконец, к благо-
получному концу, то есть – к отказу от землемера. Неожиданное 
появление К. теперь сводит к нулю всю многолетнюю работу. В 
доме старосты и в амбарах хранится корреспонденция Замка. 
Жена старосты и помощники К. вытряхивают из шкафов все пап-
ки, но найти нужное распоряжение им так и не удается, как не 
удается и сложить папки на место. Вся эта ситуация описывает 
абсурдность самого существования как должности землемера (а в 
последствии и школьного сторожа). Господина К. вытесняют из 
всех сфер его существования, Кафка хочет выбить всяческую 
почву из под его ног, погружая в мир абсурда «Замка».  

Подводя итоги по поводу концепции субъекта Франца Кафки 
в контексте его экзистенциальных построений, необходимо при-
знать, что, несмотря на разорванность его творчества и незакон-
ченность произведений, можно выделить несколько ключевых 
моментов, формирующих представления о кафкианском субъек-
те.  

Во-первых, субъект Кафки, прежде всего, находится в посто-
янной борьбе с окружающей действительностью. Борьба это про-
ходит под лозунгом отстаивания своего права на достойное су-
ществование и место в мире («Замок»), некую универсальную 
справедливость («Процесс») или личное счастье («Америка»). 
Серая масса, часто описываемая Кафкой в некоторых произведе-
ниях, – это уже сдавшиеся субъекты, не способные противиться 
какой-либо сущности Ничто– они смирились с Процессом или с 
недостижимостью и властной привилегией Суда или Замка. 
Главные герои его романов очень слабы – гораздо слабее героев 
Ф.С. Фицджеральда (если принять гипотезу о существовании 
американского экзистенциализма в литературе67), но находятся 
                                                           
67 Финкелстайн С. Экзистенциализм и проблема отчуждения в американской литерату-
ре. М.: Прогресс, 1967. 320 с.  



65 

всегда в гораздо более парадоксальных и стрессовых ситуациях, 
нежели герои Р. Музиля – но они всегда цепляются за некую 
универсальную трансцендентальную ценность, стремясь утвер-
дить свое существование, защищая свои убеждения от всяческих 
нападок. 

Во-вторых, кафкианский субъект – это всегда сомневающийся 
субъект. При этом главной целью всякого сомнения является не 
столько окружающий мир (в его парадоксальности и сумасшест-
вии главные герои убеждены первоначально), сколько внутрен-
ние установки персонажа, речь о котором разворачивает в каж-
дом из произведений богемского писателя. Йозеф К. постоянно 
ищет справедливость и возможность снять с себя вменяемую ему 
вину, но из-за невозможности остановить всепоглощающую бю-
рократию и убежденность всех окружающих людей, что некая 
вина все-таки присутствует, – он постепенно отказывается от 
своего собственного и единственного стрежня, на котором вы-
страивалась вся его субъективность. Карл Росман сомневается в 
том, что является для него счастьем: городская жизнь вблизи бо-
гатых и молодых людей, бродяжничество с простыми рабочими 
или постоянная работа, где возможно медленное, но уверенно 
продвижение по службе. Господин К. прибыл в Замок, чтобы 
быть землемером (вброшен в ситуацию), но от него отказывают-
ся, и он продолжает свое существование в пограничном мире – 
между бывшим землемером и будущим кем-то. Весь мир вокруг 
него настойчиво отдаляет его от всяческой возможности вновь 
обрести себя, заставляя вновь и вновь ощущать довлеющую 
власть Замка.  

Кроме того, Франц Кафка нередко и вовсе соскальзывает с во-
проса о субъекте, намеренно превращая человека в животное или 
насекомое. Среди сочинений этого писателя есть немало приме-
ров анималистичной метафоры: «Превращение» (1912), «Отчет 
для академии» (1917), «Певица Жозефина, или Мышиный наро-
дец» (1924), «Исследования одной собаки» (1931), «Лабиринт» 
или «Нора» (1931). В этих работах Кафка намеренно помещает 
сознание человека внутрь модуса проживания животным (или на-
секомым), ведь он хочет испытывать надежность человеческих 
способностей, особенно ума, противостоять даже самым пара-
доксальным ситуациям. Можно ли быть человеком в теле насе-
комого? Может ли животное, с сознанием человека, стать чело-



66 

веком-субъектом? Так ли отличается существование животного и 
человека? Все эти вопросы вызывают философский интерес у 
Кафки. 

Таким образом, говоря о кафкианском субъекте, мы говорим о 
парадоксальном субъекте – борющимся за то, в чем он сам же и 
сомневается. В каких бы социальных или экзистенциальных си-
туациях не оказывался главный герой Кафки – его субъектив-
ность всегда находится на пределе: она всегда под вопросом, но 
она еще не потеряна. Субъект видит и понимает основу построе-
ния своей субъективности, но мир тут же проявляет себя агрес-
сивно и опрокидывает его: превращает в насекомое, лишает опе-
кунства дяди, отказывается от услуг землемера и т.д. Говоря язы-
ком Хайдеггера, человек перестает быть мирообразующим (нем. 
weltbildeng), а становится скудомирным (нем. weltarm). Незави-
симо от того, использует ли Кафка свои анималистичные худо-
жественные приемы, он показывает, как слаб субъект – границы 
его собственного мира сжимаются, а его существование стано-
вится зависимым от мира, угрожающего ему уничтожением или 
унижением в случае неповиновения. Борющийся, но слабый, 
ищущий, но сомневающийся, разумный в мире неразумия – таков 
субъект у Франца Кафки. 

 

 

  



67 

ФРИДРИХ НИЦШЕ 
 

Фридрих Ницше (1844–1900) был жестким критиком Запада, в 
частности рассматривал христианство как болезнь всей западной 
цивилизации, которая привела к тому, что человек стал пугли-
вым, мстительным и растерял остатки своей сильной природы. 
Человек стал жить в иллюзорном, спроецированном мире, по-
строенным на христианской морали и миропонимании, в то время 
как настоящий вопрос – как вернуться к полноте жизни, отвое-
вать подлинную человечность – забывается68. Более того, он под-
вергал резкой критике классический рационализм, видя в нем 
тесную связь с христианством и платонизмом, в равной степени 
не позволявших человеку раскрыться и пытавшихся окружить его 
моральными порядками, противоречащих сущности жизни. 

В своей лекции, посвященной немецкому критику, М. Фуко 
обозначает, что Ф. Ницше направлял свое учение на критику 
субъект-объектной парадигмы, которая включает в себя априор-
ность, объективность, чистый разум и конституирующий субъ-
ект69. По его убеждению, Ницше упорно отказывается ставить в 
центр познания cogito, когда объект дается в форме предмета. Вся 
классическая философия основывала свое познание на предуста-
новленном отношении субъекта и объекта (в чистой форме cogito, 
либо в минимальной форме восприятия, либо в чистой тавтоло-
гии A=A)70. Действительно, Ницше направляет свою критику и на 
Декарта71, и на Канта со всей последовавшей за ним немецкой 
философией в связи с тем, что представители этого течения наде-
ляют человека-субъекта некими способностями (способность 
синтетических суждений, моральные способности, интеллекту-
альное созерцание и т.д.)72. 

Кроме того, Ф. Ницше серьезно интересует проблема незави-
симости, что является важнейшей темой как в античных практи-
ках культуры себя, таки в проекте М. Фуко. В работе «По ту сто-
рону добра и зла» он указывает, что не должно уклоняться от са-
моиспытаний, не привязываться к личности, не привязываться к 
отечеству, не привязываться к науке, но самое главное – не при-

                                                           
68 Бибихин В.В. История современной философии. СПб.: Владимир Даль, 2014. С. 258. 
69 Фуко М. Лекции о Воле к знанию. СПб.: Наука, 2016. С. 238. 
70 Там же. С. 241. 
71 Ницше Ф. По ту сторону добра и зла. М.: Академический Проект, 2007. С. 70. 
72 Там же. С. 26–28. 



68 

вязываться к собственным добродетелям и стремлению к осво-
бождению73. В данном случае Фридрих Ницше значительно от-
личается от античных философов, считая, что какие-либо жест-
кие установленные добродетели делают человека жертвой собст-
венных качеств и не могут играть решающую роль в сохранении 
себя. Против христианства он выдвигает другой аргумент, свя-
занный с причинно-следственной связью. Одиночество, пост и 
половое воздержание – называемые Ницше опасными предписа-
ниями религиозного невроза – не имеют никакой причинно-
следственной связи со становлением человека, но христианская 
мораль была направлена именно на убеждение в силу чуда, что из 
дурного человека с помощью морали можно сделать хорошего74.  

Критика Ницше направлена на современную европейскую мо-
раль, которая стала причиной человеческой слабости и иллюзор-
ности субъекта. Вообще, единство всей философии Ф. Ницше 
представляет совокупность трех основных проблем: переоценка 
ценностей, вечное возвращение и воля к власти. На этих концеп-
тах – нигилизма, вечного возвращения и воли к власти –  немец-
кий мыслитель концентрирует свое внимание в более позднем его 
периоде творчества, в таких работах, как «По ту сторону добра и 
зла» (1886), «Падение кумиров» (или «Сумерки идолов») (1888), 
«Ecce Homo» (1888) и «Воля к власти» (1901). 

Философский проект Ф. Ницше был нацелен на критику со-
временной ему культуры и обоснование (имплицитное в ранних 
работах) идеи сверхчеловека как новой аристократии, способной 
быть выше всех культурных, моральных и этических установок. 
В подобной переоценке ценностей немецкого мыслителя многое 
связывает с кинизмом, хотя в некоторых моментах он в большей 
степени ссылается на стоические идеи. В целом, рассматривая 
идеи Ф. Ницще в контексте концепций субъекта или субъектива-
ции, необходимо обозначить два раздела: критика концепции 
субъекта и конструктивные идеи, схожие с фукодианским проек-
том субъективации. 

Декартовский тезис cogitoergosum серьезным образом крити-
куется за то, что он, сам по себе, призывает людей к вере в то, что 
за идеей «я мыслю» лежит нечто достоверное, хотя эта фик-

                                                           
73 Ницше Ф. По ту сторону добра и зла. М.: Академический Проект, 2007. С. 58–59. 
74 Там же. С. 66. 



69 

ция,скорее, является актом сильной веры75. На таком основании 
невозможно построить сколько-нибудь серьезные моральные 
правила. Позиция И. Канта, касающаяся моральных вопросов, 
также не устраивает немецкого критика, поскольку призывает к 
всеобщности добродетели, а не к личному выбору добродетелей 
каждым человеком. Этот противоприродный, опасный для жизни 
призыв к безличному и всеобщему долженствованию к добру 
(категорический императив) Ницше называет кениксбергским 
китаизмом76. В моральном измерении своих философских раз-
мышлений ни Декарт, ни Кант, по мнению Ницше, не ушли дале-
ко от идей христианства.  

Христианство само по себе и ее мораль – главный предмет 
критики Ницше. В каком смысле Ницше объединяет христиан-
скую, декартовскую и кантовскую морали и считает их ответы 
неудовлетворительными? В первую очередь, их объединяет 
трансцендентализм. Как уже было сказано выше, Декарт и Кант 
не отвергали идею Бога, напротив, свои философские силы они 
направляли на оправдание веры в Бога, создание моральных до-
казательств его существования, утверждение дисциплины ума, 
познавательных способностей и установление культуры морали. 
Во-вторых, и христианская мораль, и моральные установки двух 
представителей эпохи Нового Времени, предполагали подчине-
ние установленным нормам или законам, а само послушание (в 
христианстве) или подчинение (законам разума) гарантировало 
установление порядка в обществе.  

По обоим пунктам у Ф. Ницше возникали серьезные замеча-
ния. Критика трансцендентальности у него обстоятельно изложе-
на в произведении «Антихрист», и, в первую очередь, не устраи-
вала его потому, что «когда жизненный центр тяжести переносят 
из жизни в потустороннее, в ничто, то тем самым вообще лишают 
жизнь центра тяжести»77. В то же время, дисциплина не могла 
стать оправданием никакому подчинению, так как подавляет вся-
кую жизнь в человеке и не может стать источником его развития 
как стремления к совершенству (например, становление сверхче-
ловеком). В итоге, ключевой проблемой, касающейся морали и 
становления человека (его субъективации), становится концепт 

                                                           
75 Ницше Ф. Воля к власти. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус,2013. С. 282. 
76 Ницше Ф. Ecce Homo. Антихрист. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2013. С. 138. 
77Там же. С. 182. 



70 

жизни, или воли к жизни, или воли к власти. 
В  своем более позднем периоде творчества (после 1885 г.), он 

направляет те же аргументы, что и христианству, в адрес грече-
ской цивилизации, например в «Воле к власти» (1901) он открыто 
обвиняет Сократа, Платона и стремление к идеальному и всю по-
следующую античную нравственность в тенденции к декадансу в 
греческих полисах78. Примечательно, что в «Падении кумиров» 
(1888) он также нападает на диалектику как оружие против ари-
стократичности старой (досократической) Греции, в которой воля 
к власти была сильнее – ведь в конечном итоге, призыв к заботе о 
себе – это техника по борьбе со своими собственными инстинк-
тами, а не с другими, следовательно, греки перестали расширять 
свое господство между собой79.  

Нигилизм проходит несколько стадий, предполагая вначале 
отрицание всего существующего, демонстрирующее ужасающую 
тоску, снедающую жизнь тревогу, мрачное чувство неудовольст-
вия и даже простой экзистенциальный страх от разрушенного 
прошлого. Затем наступает вторая, утверждающая фаза, знаме-
нующая собой новое становление, полноту бытия, радость и из-
гнание всякой негативности. Без этого жизнеутверждающего на-
чала в нигилизме, человек не сможет обрести свою конечную и 
подлинную форму сверхчеловека80.  

Метафизику ценностей, которая выстраивалась по линии Пла-
тон– Кант, Ф. Ницше хочет подменить метафизикой воли к вла-
сти, считая античную моральную систему оценок слишком наив-
ной и не позволяющей человеку достигнуть подлинной жизни. 
Нигилизм становится концептом, подразумевающим процесс ут-
раты высшими ценностями своей ценности81. Нигилизм несет на 
себе негативный отпечаток – уничтожение прежних ценностей, 
но и настраивает человеческое существование на поиск новых 
ценностных ориентиров. Причина того, что нигилизм является 
необходимой частью развития всякой метафизики, кроется в том, 
что прежняя мораль ищет утверждения в сверхприродных плато-
новских идеалах истины, блага и красоты, являющиеся недости-
жимыми для человека. 

                                                           
78 Ницше Ф. Воля к власти. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2013. С. 237–238. 
79 Ницше Ф. Падение кумиров. СПб.: Азбука, Азбука Аттикус, 2012. С. 19–27. 
80 Делёз Ж. Ницше. СПб.: Аксиома, Кольна, 1997. С. 63. 
81 Хайдеггер М. Ницше. Т. 2. СПб.: Владимир Даль, 2007. С. 241. 



71 

Воля власти имеет формальное определение – это воление, в 
самом широком смысле. Воля сама по себе определяется немец-
ким философом как аффект, страсть, чувство и т.д. Какой бы си-
ноним или сопроводительное пояснение мы не выбрали, ницше-
анская воля к власти не будет определено достаточно. В самом 
широком смысле, если избегать конкретности, воля к власти – это 
решимость, «направленная к себе самой как превосходящее са-
мое себя господство».  

По отношению к проблеме субъекта воля к власти – это кон-
цепт, отрицающий как учение о классическом субъекте, так и 
учение о причинности. Этот самый фундаментальный принцип 
бытия присущ не только человеку, но и всей живой и неживой 
природе. Ф. Ницше определяет волю к власти как органический 
процесс любого живого существа, направленный на стремление к 
совершенству через расширения своего господства и власти82. 
При этом «дух» является лишь средством или орудием этой са-
мой воли к власти, что является значительным добавлением, ко-
торое обозначает позицию Ницше в отношении античной морали.  

В самой ницшеанской философии экзистенциальной термино-
логии нет, как нет и принципиального разделения на сущность и 
существование. Однако встречается четкое выражение подлинно-
го и неподлинного становления, в частности, касающегося чело-
века: «Моя философия – вырвать человека из кажимости и будь 
что будет». Кажимость мира или его неподлинность – это уже 
элементы экзистенциальное мышления. Ницше использует их в 
разрезе исследования человеческого сознания с человека в целом, 
как носителя ценностей в целом. Если воля к власти – наивысшая 
ценность, опережающее всякое должествование (например, в его 
кантианском варианте), то она должна проявляться во всех сфе-
рах человеческой жизни, в связи с чем воля к власти определяет-
ся: 1) как познание, 2) в природе, 3) как отношение общества с 
индивидом и 4) как искусство.  

Несмотря на бессистемность ницшеанской философии, можно 
обнаружить наброски некоторого понятийного аппарата, который 
мог бы стать основной для понимания воли к власти. Список по-
нятий представлен в одноименной работе, где встречаются сле-
дующие из них83: 
                                                           
82 Ницше Ф. Воля к власти. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2013. С. 380. 
83 Там же. С. 384–388. 



72 

1. Тело (не дух) – как основа системы господства (воли к вла-
сти, жизни), оно производит желания обладать и присваивать. 

2. Питание – процесс, производный от воли к власти и пред-
ставляющийся ненастным присвоением других. 

3. Рождение – явление, происходящее при бессилии в органи-
зации всего присвоенного и создающее новую волю, которая 
также желает начать присвоение. 

4. Удовольствие – результат воли к власти, который обознача-
ет чувство удовлетворения от присвоения и подчинения 

5. Аристократия рассматривается как присваивающая много-
численность господ (активное проявление воли к власти), а рабы 
являются функцией питания для аристократии, удовлетворения 
их желания подчинять и властвовать (пассивное проявление воли 
к власти). 

Итак, видно, что ницшеанский концепт воли к власти имеет 
прямое сходство с фукодианским пониманием власти. Множест-
венность участников (субъектов в виде аристократии), их взаи-
модействие и потенциал к переходу воли к власти от одних к 
другим – это прямое предшествование будущих представлений о 
власти, разворачиваемое М. Фуко в 70-е годы. Есть ли пересече-
ния идей этих двух мыслителей в области концепции субъекти-
вации? Пересечения присутствуют, но для их обнаружения необ-
ходимо обратиться к ранним работам Ф. Ницше и перейти, соот-
ветственно, к разделу его конструктивных предложений. 

Разбирательство концепта воли к власти не может быть пол-
ноценным без исследования теснейшей связи с концептом вечно-
го возвращения84. При этом, как указывает М. Хайдеггер, пер-
вичным заголовком книги «Воля к власти» (название не было 
предложено самим Ф. Ницще), был заголовок «Философия веч-
ного возвращения», что означает, что в какой-то степени этот 
концепт первичен по отношению к воли к власти, и второй явля-
ется его производным85. Вечное возвращение предполагает две 
основополагающие ницшеанские установки, касающиеся бытия. 
Во-первых, сущность мира представляется как хаос, а не упоря-
доченный космос. Во-вторых, мир есть непрестанное становле-
ние. Для субъекта это значит, что, во-первых, сознание бессиль-
ное (идея Платона не работает, а значит, чувство имеет примат), а 
                                                           
84 Хайдеггер М. Ницше. Т. 1. СПб.: Владимир Даль, 2006. С. 22. 
85 Там же. С. 359. 



73 

во-вторых, что само понятие субъекта невозможно, поскольку 
человек постоянно изменчив и требует преображения. Человек, 
который остановился в своем становлении, становится презрен-
ным, но тот, кто становление принимает и является канатом, «на-
тянутым между животным и сверхчеловеком», является «выздо-
равливающим». 

Человек не может по-настоящему помыслить учение вечного 
возвращения, для этого ему необходимо возвыситься над собой, 
т.е. стать сверхчеловеком. Становление сверхчеловеком возмож-
но, как и переход между фазами становления религиозным чело-
веком С.Кьеркегора, осуществляется только совершением прыж-
ка, а не себя-преднащупыванием (нем.Sichforttasten), путем по-
степенного становления, поддавшись очарованию причинно-
следственных связей. Сверхчеловек является преображенным че-
ловеком, и он преодолевает в себе последнего (минувшего) чело-
века, образуя властвующее-над-собой сущее, объединяющее в 
своем единстве фигуру познающего, творящего и любящего.  

Мыслить сущее через вечное возвращение – единственно вер-
ный способ подлинного существования. Мысль о вечном возвра-
щении есть преодолевающая мысль, с одной стороны, признаю-
щая, что все есть ничто, а с другой – что все возвращается. Ниц-
шеанский подход к человеку предполагает, что стрежнем челове-
ческой сущности является воля к власти, но она то ослабевает, то 
нарастает, и потому любой культуре постоянно требуется обнов-
ление, а человеку – реинкарнация субъекта. Таким образом, воля 
к власти как сущность, вечное возвращение как принцип, а ниги-
лизм –как средство, работают вместе. 

Описав ницшеанскую критику новоевропейской концепции 
субъекта и указав основные концепты его собственных представ-
лений о подлинно экзистенциальном субъекте, можно рассмот-
реть некоторые пересечения его идей с концепцией субъектива-
ции. М. Фуко нашел ее отголоски в античной литературе и фило-
софии, настаивая, что духовные практики античности были наце-
лены на преображение человека как субъекта с целью допуска к 
истине.  

Известно, что немецкий филолог посвятил свои первые иссле-
дования греческой литературе и философии. Например, до «Зара-
тустры», в работе «Утренняя заря» он уже критикует учение 
древних о чистой духовности, которое своими эксцессами исто-



74 

щает нервную энергию. Здесь он прямо говорит, что «оно учило 
пренебрегать телом, не заботиться о нем или умерщвлять его, а 
ради всей влечений его умерщвлять и самого человека, пренебре-
гать им»86. Эти критические размышления направлены на те са-
мые упражнения как греков, так и христиан, которые практико-
вались ими в контексте субъективации. 

Однако в той же работе, несколько позже (раздел 108 и 109)87, 
можно наткнуться на небольшое рассуждение о том, каких не 
может быть указаний о пути, ведущим к счастью, следовательно, 
любая мораль, построенная на строгих образах жизни или зако-
нам, – направлена против индивидов и процветания человечества 
в целом. Следом Ф. Ницше сам указывает несколько таких ос-
новных рекомендаций, напоминающих нам о техниках субъекти-
вации: 

1. «Избегать случаев, представляющихся для удовлетворения 
влечения, ослаблять истощать его, в течение все более долгого 
времени не давай пиши»88. Это, скорее, общий принцип, закла-
дываемый немецким мыслителем для формирования субъектива-
ции – изоляция от разных условий, при которых удовлетворение 
разных страстей становится возможным. 

2. Устанавливать твердые временные границы и регулярный 
порядок удовлетворения своих желаний так, чтобы подчинить их 
некоему правилу расписания. Напоминает монашеские практики, 
связанные с жестко установленным регламентом между молит-
вами и трудом, которые не дают возможности страстям закрасть-
ся в душу. 

3. Преднамеренно предаться необузданному удовлетворению 
влечения и удовлетворять его до тех пор, пока не придет отвра-
щение к нему, и тем самым, добиться власти и контроля над стра-
стью. Такой практики устранения страстей не встречается в ан-
тичной и средневековой эпохах, но она нацелена на избавление 
от какой-либо привычки, что вписывается в общий контекст 
культуры себя. 

4. Связать с удовлетворением страсти какое-нибудь мучитель-
ное представление, чтобы одна мысль об удовлетворении жела-
ния вызывала отрицательную реакцию. Можно также мысленно 

                                                           
86 Ницше Ф. Утренняя заря. М.: Академический Проект, 2008. С. 60. 
87 Там же. С. 105–108. 
88 Там же. С. 106. 



75 

восставать против какого-либо аффекта, представляя, что он уяз-
вляет гордость и претендует на контроль над самим человеком. 
(Ницше приводит цитату Дж. Байрона: «Я не желаю быть рабом 
какого-нибудь страстного желания». 

5. Взять на себя какую-нибудь тяжелую или напряженную ра-
боту или умышленно предаться новым увлечениям и удовольст-
виям, чтобы перенаправить свои мысли и физическую активность 
с более пагубных страстей. Такое упражнение, называемое Ниц-
ше перераспределением внутренних ресурсов, хоть и открыто не 
провозглашалось греческими и христианскими практиками, но 
активно использовалась (эротика и гигиена у греков, занятия фи-
зическим трудом у западноевропейских монахов, непрерывная 
молитва в восточной монашеской традиции и др.) 

6. Общее ослабление и истощение – упражнение, включающее 
в себя голод, ограничения в пище, сне и т.д. – должен использо-
вать только тот, кто решится подавить все свои душевные и те-
лесные страсти, если сочтет это единственным способом изба-
виться от какой-либо одной страсти.  

В этом небольшом отрезке видно, что Ф. Ницше, желал он то-
го или нет, во многом произвел компиляцию большинства прак-
тик, используемых как греками, так и христианами. Даже без до-
полнительных примеров и комментариев видно, что все эти спо-
собы подавления страстей совпадают с тем, что в фукодианской 
концепцией субъективации именовалось практиками «заботы о 
себе». Ключевым вопросом по поводу позиций немецкого фило-
софа является следующий: как соотносится наличие предлагае-
мых самим Ницше упражнений по субъективации в его ранних 
работах с полномасштабной критикой греческого, христианского 
и нововременного моделей морального совершенствования? 

Ответ на этот вопрос кроется в неопубликованной при жизни 
работе «Философия в трагическую эпоху Греции»89, где Ф. Ниц-
ше четко различает досократических философов (Фалес, Анакси-
мандр, Гераклит, Парменид) и новое поколение философов, на-
чинающих свой путь с Сократа (особенно часто упоминается 
Платон). Первым он отдает предпочтение потому, что главным 
критерием хорошей философии считает не рациональность или 
системность, а соответствие интенциям развития человека и 
                                                           
89 Ницше Ф. Полное собрание сочинений: В 13 томах / Ин-т философии. М.: Культур-
ная революция, 2012. С. 301–367. 



76 

культуры. В этом смысле, учитывая приверженность идее вечно-
го становления, наиболее близким ему философом становится 
Гераклит, который, помимо самого становления, отвергал суще-
ствование какого-либо сверхэмпирического, потустороннего ми-
ра. Отрицая двойственность различных миров и связывая физи-
ческий и метафизический миры, Гераклит приходит к абсолют-
ности становления и отрицанию бытия (трансцендентальности)90.  

Конкретность и абсолютность в понимании бытия – точки 
схождения Гераклита и Ницше, противостоящие абстракциям 
Парменида, идеям Платона и т.д. Схожие претензии станут глав-
ными для немецкого критика по отношению к христианству и 
классическому рациональному идеализму Нового времени – вера 
в потустороннее, в качественно иное измерение, которое является 
причиной порабощения и слабости человека hicetnunc, в этом ми-
ре. Кроме того, как указывает Р. Сафрански, влияние греков и их 
литературы было столь велико, что он стал рассматривать «фор-
мирование себя посредством языка». В этом формировании, в 
создании своей «второй натуры» участвовали как языковая непо-
вторимость, так и идеи. С помощью совершенства языка и письма 
можно было формировать свою личность91. Это также напомина-
ет об известной идее Фуко, согласно которой письмо в античной 
культуре рассматривалось как способ формирования своей субъ-
ективации92. 

Необходимо принять во внимание и такой философский кон-
цепт Ницше, как amorfati, или любовь к судьбе (року), которую 
он раскрывает на страницах «Ecce Homo»: «Моя формула для ве-
личия человека есть amor fati: не хотеть ничего другого ни впере-
ди, ни позади, ни во веки вечные. Не только переносить необхо-
димость, но и не скрывать ее – всякий идеализм есть ложь перед 
необходимостью, – любить ее...»93. В общем, идея этого концеп-
та, позаимствованная немецким философом, судя повсему, у 
Эпиктета, сводится к принятию любых бед и страданий как есте-
ственных элементов любой жизни и человеческой судьбы. При 
этом, как пишет сам Ницше, эта любовь к судьбе не просто при-
                                                           
90 Ницше Ф. Полное собрание сочинений: В 13 томах / Ин-т философии. М.: Культур-
ная революция, 2012. С. 322. 
91 Сафрански Р. Ницше: биография его мысли. М.: Дело, РАНХиГС, 2016. С. 55. 
92 Foucault M. Technologies of the Self // Lectures at University of Vermont Oct. 1982. Univ. 
of Massachusetts Press, 1988.P.16–49. 
93Ницше Ф. Ecce Homo. Антихрист. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2013. С. 48. 



77 

нятие всяческих мук, а радостное восприятие себя как живого, 
что связывает вновь с концептом воли к власти, ведь только жиз-
нерадостное принятие ударов судьбы и способность относится к 
ним как к части борьбы за свою жизнь является правильным по-
ведением субъективирующегося человека.  

В концепте amorfati Ф. Ницше выражает свою наивысшую ме-
тафизическую позицию. Amor здесь необходимо понимать как 
волю, направленную на возлюбленное и желанное в сущем.Fatum 
– как неизбежность полноты становления сущего. Вместе они об-
разуют преображающую волю, где без воли субъекта мир не 
складывается в своей полноте, а без мира субъект не претендует 
на подлинную экзистенцию. 

Можно сказать, что сами упражнения (которые и Ницше, как 
мы видели, практически копирует у досократиков) не являются 
критикуемыми, но принять главный аргумент и цель греков, хри-
стиан и философов Нового Времени – стремиться к себе настоя-
щему или подлинному, который присутствует вечно и трансцен-
дентально – он не мог.  

Таким образом, Ф. Ницше, критикующий концепцию субъек-
та, предлагает свою собственную трактовку субъективации – 
вечного становления человека, но по принципу «здесь и теперь», 
без апелляции к какому-то абстрактному образу, который необ-
ходимо достигнуть. В равной степени его не устраивает: наив-
ность Платона, выдвигающего гносеологическую концепцию по-
знания, и более поздние неоплатонические его трактовки, кото-
рые в своей культуре себя апеллировали к идеалу потустороннего 
бытия; самообман христианства, которое в своей философии 
(универсалии, град божий и др.) и на практике (например, молит-
вы или обожения) ссылались на идею трансцендентного Бога; 
классическую философию за ее разделение мира на чувственный 
и рациональный, идею и материю, что в итоге представителей 
этого учения от категории жизни и воли к власти. П. Слотердайк 
даже называет Ницше неокиником, у которого принцип «перече-
канки монеты» приобретет вид переоценки всех ценностей. «Это 
– культурная революция «голой истины». Разумеется, Ницше 
сместил акцент. Из кинической не-воли к власти, не-стремления к 
ней его переоценка делает волю к власти; тем самым он меняет 
лагерь на противоположный и снабжает власть имущих филосо-



78 

фией, лишающей их всех тормозов»94. 
Взамен он предлагает, подобно Гераклиту, отказаться от по-

тустороннего бытия, акцентировать внимание на идее становле-
ния, которое у него выражено в категории «воля к власти». Этот 
концепт не отвергает различные упражнения, которые М. Фуко 
обозначил как практики культуры себя, напротив, в некоторых 
работах предлагает свои рекомендации, помогающие становле-
нию человека в условиях борьбы со страстями. Отрицание авто-
номности и самодостаточности категории субъекта в классиче-
ской форме в совокупности с выявленными элементами упраж-
нений по становлению человека является основанием для того, 
чтобы отнести идеи Ф. Ницше к концептуальным рамкам субъек-
тивации.  

                                                           
94 Слотердайк П. Критика цинического разума. Екатеринбург: У-Фактория, М.: ACT 
МОСКВА, 2009. С. 264. 



79 

НЕМЕЦКОЕ НАПРАВЛЕНИЕ ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМА 
 

В немецкой культуре всегда было множество предпосылок как 
для развития философии вообще, так и для становления экзи-
стенциального мышления внутри философского знания. 

В 1517 г. Мартин Лютер начал реформирование всего евро-
пейского духовного мира. Протестантизм оказывает огромное 
влияние на дальнейшее развитие немецкой культуры, а знамени-
тая работа Лютера «О рабстве воли» (1525) навсегда оставляет в 
немецком мышлении вопрос о роли и месте человека в мире и 
обществе.  

Позже, первые немецкие просветители, такие как Г. Лейбниц 
и Х. Томазиус, закрепляют основы немецкой философской тер-
минологии, а на рубеже XVIII–XIX вв. И. Кант концептуализиру-
ет трансцендентальность, которая на долгое время станет цен-
тральным понятием немецкого идеализма. Дальнейшая классиче-
ская немецкая философия впитывает в себя идеи древнегреческой 
философии, романтизма и даже неоспинозизма. 

С. Кьеркегор, А. Шопенгауэр, М. Штирнер, Ф. Ницше стано-
вятся антиподами всему философскому классицизму и вводят 
множество обновленных понятий и более актуальных для немец-
кой культуры вопросов. Ужас, страх, экзистенция, воля в проти-
вопоставлении представлению, призраки индивидуального соз-
нания, воля к власти, вечное возвращение, сверхчеловек – лишь 
некоторые понятия, закрепившиеся в немецком философском 
дискурсе, навсегда оставшиеся основными в немецкой филосо-
фии существования. 

Далее, уже в межвоенное время, Германия переживает поли-
тический, социальный и духовный кризис. Философия существо-
вания формируется в немецкой академический среде как проти-
вовес научному позитивизму, который рассматривает человека 
как объект рациональных и логических исследований, игнорируя 
глубинные вопросы о метафизической составляющей человече-
ского бытия. При этом значительное влияние на немецкий экзи-
стенциализм в равной степени оказывала как философия жизни 
В. Дильтея, так и феноменология Э. Гуссерля.  

Немецкое направление экзистенциализма, наиболее раннее из 
трех европейских, отличается большой глубиной своих исследо-
ваний. Два наиболее ярких представителя – Карл Ясперс и Мар-



80 

тин Хайдеггер – представляют ядро данного учения. Хотелось бы 
отметить, что мы не уделяем отдельного внимания идеям К. Яс-
перса из тех соображений, что большая часть его понятий стали 
классикой экзистенциальных идей, и им посвящено много вни-
мания во вступительной части работы. Тем не менее, мы посчи-
тали важным дополнить этот раздел анализом идей австрийского 
мыслителя Мартина Бубера и одного из учеников Гуссерля и 
Хайдеггера – Ойгена Финка. При этом философская мысль М. 
Бубера часто сближается с теологией и включает в себя значи-
тельный религиозный компонент, в то время как идеи М. Хайдег-
гера и О. Финка идут по пути феноменологического осмысления 
человеческого существования и вскрытия различных онтологиче-
ских структур. Кроме того, нельзя было не упомянуть об экзи-
стенциальных идеях хотя бы одного представителя франкфурт-
ской школы, среди которых самые тесные отношения с филосо-
фией существования имел Э. Фромм. 

Безусловно, было и несколько других имен среди немецких и 
австрийских мыслителей, которые нельзя не назвать в связи с 
разговором об экзистенциальной мысли. Это и Ф.Э. Эбнер с Ф. 
Розенцвейгом, развивавшие диалогическую философию, и Р. Му-
зиль с Р.М. Рильке, воплощающие художественные миры, про-
никнутые экзистенциальным пафосом. К другим значимым мыс-
лителям, которые по образу мышления близки к экзистенциализ-
му, относятся П. Тиллих, Р. Бультман и К. Барт, сплетавшие эк-
зистенциальные идеи с диалектической теологией. Их учения – 
скорее, развитая теология, подпитанная поднятыми в экзистен-
циализма вопросами, использующая скрытые в христианских 
символах откровения ответы на вопросы человеческого сущест-
вования.  



81 

МАРТИН ХАЙДЕГГЕР 
 

Творчество Мартина Хайдеггера представляет собой важней-
ший этап в развитии континентальной философии. Говоря о его 
работах, мы вынуждены признать двойственность этого автора – 
наиболее ранние работы стали фундаментом для развития экзи-
стенциализма как в Германии (О. Финк), так и во Франции (Ж.-П. 
Сартр), в то время как поздний Хайдеггер стал важным источни-
ком вдохновения (и критики) для постструктурализма и постмо-
дернизма. 

Если рассматривать М. Хайдеггера как экзистенциалиста, то в 
первую очередь необходимо работать с его наиболее ранними 
текстами: «Учение Дунса Скотта о категориях и значении» 
(1915), «Понятие времени» (1924), «Бытие и время» (1927), «О 
существе основания» (1928) и «Основные понятия метафизики» 
(1929/1930).  

Главная философская проблематика его творчества происте-
кает из патологического заблуждения западноевропейской мета-
физики  в том, что должно быть какое-то бытие или сущее, кото-
рое фундаментально истинно и реально и подчиняет себе все ос-
тальные уровни бытия. Именно эта «онтотеологическая концеп-
ция субстанции» становится главным препятствием, по мнению 
немецкого философа, на пути к пониманию природы истинного 
существования человека.  

Статус субъекта становится центральной проблемой хайдегге-
ровской онтологии. По его мнению, вопрос о субъекте занимает 
центральное место в западной традиции мышления начиная с 
Платона и Аристотеля, но в более очевидной форме укрепилась в 
эпоху Нового Времени. Соответственно, позиция Кьеркегора бы-
ла высоко оценена Хайдеггером наряду с некоторыми идеями 
философии жизни Ф. Ницше и В. Дильтея, поскольку они высту-
пали не только за ограничение научной рациональности, но и за 
усиление значимости субъективности и субъективной истины. 

Однако ни один из указанных авторов не смог в полной мере 
вырваться из-под традиционного подчинения категории субстан-
ции. Переписывая стратегию Э. Гуссерля на свой лад, М. Хайдег-
гер шел по пути развития новых понятийных средств, которые 
тем или иным способом позволят привести непостижимую сущ-
ность существования к ясной понятийной форме. Он идет на хит-



82 

рость и вместо того, чтобы отвечать на вопрос «что?», пытаясь 
вскрыть содержательные существования, он ищет ответ на во-
прос «как?», вскрывая принципиальное соотношение эссенции и 
экзистенции в существе человека: «Что-бытие данного сущего, 
насколько об этом вообще можно говорить, должна постигаться 
исходя из его бытия»95. 

В своем исследовании раннего Хайдеггера В.В. Бибихин пре-
красно показывает связь между идеями Дунса Скотта и работой 
«Бытие и время». Безусловно, важнейшим здесь является понятие 
haecceitas, вот-этость, предельно конкретная реальность, повли-
явшее на хайдеггеровский Dasain, и ens повлиявший на sein 
(Seyn)96. Кроме того, Дунс Скотт разрабатывает проблемы кате-
горий в той же мере, в какой ее хочет преодолеть молодой Хай-
деггер – не соглашаясь с аристотелевскими родовыми категория-
ми, провести анализ предшествующих областей существования. 
Бытие для Хайдеггера будет выстраиваться по принципу primu-
mobjectumestens – первичный предмет бытия, неопределимое и 
безусловное нечто, в то время как все остальные категории всегда 
неустранимым образом будут оставаться недоопределенными. 
Вследствие этого Хайдеггер и отказывается от классических ка-
тегорий аристотелевского типа и приводит свой проект 1927 года 
к разработке экзистенциалов – областей соединения сущего и 
Dasein.  

Другим вопросом, который немецкий мыслитель не считает 
обязанным спросить у Дунса Скота, является вопрос о том, поче-
му первичным является бытие, а не Я, задающее вопрос о статусе 
бытия. Хайдеггеру понятно, что средневековый человек отдан 
надличному и не приподнят в центр всех вещей, то есть он обес-
печивает себе субъективное существование не сам, скорее, оно 
приходит из бытия: «с бытием начинаю существовать и я; оно 
меня извлекает из небытия»97. Субъект в той же мере несвойстве-
нен Дунсу Скоту, как и Хайдеггеру, но они оба развивают идею 
незамкнутости субъекта и существования человека как одной из 
индивидуации бытия.  

«Понятие времени» (1924) является предварительным вариан-

                                                           
95 Хайдеггер М. Бытие и время. М.: Академический проект, 2015. С. 42. 
96 Бибихин В.В. Ранний Хайдеггер: Материалы к семинару. М.: Институт философии, 
теологии и истории св. Фомы, 2009. С. 78. 
97 Там же. С. 84. 



83 

том и исходником главной работы М. Хайдеггера «Бытие и вре-
мя» (1927). Здесь начинает развиваться аналитика присутствия, и 
обсуждаются многие темы, развитые немецким философом в бо-
лее поздней работе, в частности, уже утверждается ориентиро-
ванность повседневного образа действий человеческой жизни во 
времени и необходимость исследовать бытие того, кто бытийст-
вует, а не бытие вообще. Кроме того, в этой работе М. Хайдеггер 
уже указывает троякую структуру вопроса о Dasein: бытие-в-
мире, бытие-друг-с-другом и бытие-в как таковое. 

Бытие-в-мире предполагает встречу самого вот-бытия с ми-
ром. Мир понимается как все потенциальные возможности чело-
века, как горизонт его судьбы. Мир является как годное к чему-
то, значимое для чего-то, способствующее чему-то, т.е. оно все-
гда имеет характер доверительности и ставит перед вот-бытием 
строгое положение некоторых веще: в мире что-то уже устроено 
так-то и так-то98. Вот-бытие всегда находится в озабочении, то 
есть всегда выбирает разные способы определения себя с точки 
зрения мира. 

Бытие-друг-с-другом подчеркивает наличествование других 
озаботившихся в окружающем мире. В этом мире каждый в рав-
ной мере одинаково неподлинен и несобственен, и в ближайшем 
озабочении каждый человек по отношении друг к другу пред-
ставляется только через то, чем он занимается, а не каков он по 
отношению к себе самому99. Уже здесь Хайдеггер утверждает, 
что нельзя говорить о каждом человеке в этом экзистенциале как 
о субъекте. Люди (das Man) – это уже субъект повседневнего бы-
тия-друг-с-другом, где каждый человек движется в пределах оп-
ределенной усредненности. Усредненность закрепляется в таком 
экзистенциале, как публичность (нем. Offentlichkeit), где задают-
ся притязания и потребности, очерчивается способы и размах 
толкования и вопрошания. Этот раздел будет развит немецким 
мыслителем в главе 4 «Бытия и времени». 

Бытие-в как таковое является прообразом бытия-с-самим-
собой, однако здесь все также утверждаются главные черты Dase-
in – временность и конечность. Даже в этом раннем наброске мы 
сталкиваемся со многими производными экзистенциалами: рас-
положенность, открытость, познание, покой, любопытство, ис-
                                                           
98 Хайдеггер М. Понятие времени. СПб.: Владимир Даль, 2021. С. 30. 
99 Там же. С. 37. 



84 

следование и др. Именно познание при этом указано М. Хайдег-
гером как основной способ бытия-в100. Познание самого себя в 
наибольшей степени раскрывает мир для вот-бытия, преодолевая 
ту истолкованность мира, которая навязывается бытие-с-
другими. В результате то, что навязывается людьми в качестве 
толкования мира является его сокрытием, а познание мира и 
стремление прорваться от совместного мира (нем. Mitwelt) к са-
мостному миру (нем. Selbstwelt) – единственным способом под-
линного существования. 

Главной фундаментальной работой проекта по созданию ана-
литики присутствия (аналитики Dasein) является работе 1927 г. 
«Бытие и время». По мнению Х. Арендт, вне зависимости от того, 
чем обернулся эксперимент Хайдеггера, его огромное достиже-
ние заключалось в том, что он поднял вопросы, затронутые И. 
Кантом, и стал разрабатывать соотношение сущности и сущест-
вования101. Т. Адорно писал, что хайдеггеровская философия ус-
пешно защитила себя от коперниканского переворота, отходя на 
позиции антиидеалистического объективизма, она предполагала 
всяческий вопрос о познании доонтологичным102. Стимулом к 
созданию аналитики присутствия является неудовлетворенность 
М. Хайдеггера заброшенностью метафизики в западной филосо-
фии и принципиальной неспособностью современной философии 
разрешить проблему онтологического основания идей субъекта и 
Я103.  

Для рассмотрения проблемы субъекта и субъективации в 
творчестве раннего М. Хайдеггера необходимо принять во вни-
мание два основных концепта – собственно сам Dasein и экзи-
стенциал. Понятие Dasein является непереводимым, но макси-
мальный смысловой объем отражается в понятиях «личное бы-
тие» (подход С.Э. Никулиной104), «присутствие» (подход М.М. 
Бибихина), «вот-бытие» (подход А.П. Шурбелёва). В этом разде-
ле мы будем использовать все эти варианты перевода понятия 

                                                           
100 Хайдеггер М. Понятие времени. СПб.: Владимир Даль, 2021. С. 51. 
101 Арендт Х. Опыты понимания, 1930–1954. Становление, изгнание, тоталитаризм. М.: 
Изд-во Института Гайдара, 2018. С. 317. 
102 Адорно Т. Негативная диалектика. М.: Академический проект, 2011. С. 92–96. 
103 Хайдеггер М. Бытие и время. М.: Академический проект, 2015. С. 46. 
104 Перевод Dasein как личное бытие встречается в контексте переводной работы О.Ф. 
Больнова «Философия экзистенциализма», где сравнивается К. Ясперс и М. Хайдеггер. 
Это малоизвестный, но точный перевод. 



85 

Dasein как синонимы, чтобы по-разному ощущать их встраивае-
мость в темы, задаваемые М. Хайдеггером. 

Концепт экзистенциала обладает значительным потенциалом в 
понимании человека, особенно в контексте концепции субъекти-
вации, а не в рамках концепции субъекта. Экзистенциалами Хай-
деггер называет структуры существования человека, а их взаимо-
связь – экзистенциальностью105. Сама концепция экзистенциала 
была направлена на преодоление проблемы бинарности субъекта 
и объекта.  

К примеру, М. Хайдеггер утверждает, что субъект – лишь спо-
соб бытия, озаботившийся погружением в ближайше встречный 
мир. В то же время, объект – усредненно открытый и повседнев-
ный общий мир106. В данном случае как субъект, так и объект яв-
ляются элементами неприсутствие размерного сущего, т.е. кате-
гориями107. Экзистенциал, в свою очередь, поскольку является 
термином экзистенциальной аналитики присутствия, отражает 
связь не субъекта и объекта, а сущего и бытия вместе, в нем 
сплавляются чувственные, рациональные и волевые конституан-
ты существования индивидов. Экзистенциалы отвечают за связь 
человека и бытия, являются каналами самого Dasein, т.е. поня-
тиями, выражающими человека в соотношении с бытием. Мир и 
человек – не две автономные сущности, но непосредственно свя-
занные элементы Dasein. Проживая в мире, человек экзистирует, 
а экзистенция – это неналичное, сущностно-несубстанциональное 
бытие человека в качестве его возможности.  

Таким образом, немецкий мыслитель подводит нас к идее то-
го, что человек – это лишь то, каким человеком он может стать, 
его возможное существование. Проект онтологии человеческого 
бытия (или фундаментальной онтологии) был призван именно 
для решения четкой и последовательно задачи – исследование 
проблемы человеческого существования через изучение экзи-
стенциалов.  

Экзистенциал принимает во внимание аргументацию концеп-
ции субъективации, настаивая на необходимом усилии отдельно 
взятого человека, которое потенциально может привести его к 
развитию (становлению) своего подлинного присутствия (нем. 

                                                           
105 Хайдеггер М. Бытие и время. М.: Академический проект, 2015. С. 320. 
106 Там же. С. 129. 
107 Там же. С. 44. 



86 

Dasein). Хайдеггеровское Dasein, безусловно, исключительно ме-
тафизическое понятие, трудно применимое к социальной фило-
софии, к которой относится фукодианская субъективация. Одна-
ко их обобщающим моментом является как отказ от субъектно-
объектной привязки, так и идея длительности формирования 
окончательного продукта под названием человек.  

Другой схожей чертой является признание того, что человек 
как Dasein, будучи лишь потенциалом самого себя, может вы-
брать свой способ существования. Dasein может реализовывать 
свои возможности («выбирать себя») или, напротив, не реализо-
вывать свой потенциал («терять себя») – данная дихотомия рас-
сматривается Хайдеггером как «подлинное» – «неподлинное», 
«собственное» – «несобственное», «неотчужденное» – «отчуж-
денное» существование (нем. eigentlich – uneigentlich). Эта про-
блема выбора возвращает нас к теме выбора своего способа жить, 
усматриваемую М. Фуко в античных практиках культуры себя.  

Какие экзистенциалы (модусы существования самости) пред-
лагает Хайдеггер? Так как они представляют собой сложную 
структуру идей, чувств, ценностей и действий человека, то могут 
выражаться совершенно по-разному. Из наиболее значимых экзи-
стенциалов, согласно раннему Хайдеггеру, можно выделить: бы-
тие-в-мире (нем. In-der-Welt-Sein), бытие-с-другими (нем. Mit-
Sein), открытость (нем. Offenheit), расположенность (нем. 
Befindlichkeit), понимание (нем. Verstehen), речь (нем. Rade), на-
строенность (нем. Stimmung), падение (нем. Verfallen), забота 
(нем. Sorg), заброшенность (нем. Geworfenheit), страх (нем. 
Angst), решимость (нем. Entschlossenheit), бытие-к-смерти (нем. 
Sein-um Tode), совесть (нем. Gewissen), истина (нем. Wahrheit), 
временность (нем. Zeitheit), судьба (нем. Schicksal), свобода (нем. 
Freiheit) и др.108 

Большая часть – производные экзистенциалы, но важным яв-
ляется выделение трех фундаментальных модусов Dasein, т.е. 
трех главных экзистенциалов: 1) бытие-в-мире (заброшенность); 
2) бытие-с-другими-людьми (совместное бытие); 3) бытие-с-
самим-собой (бытие-к-смерти).  

1) Бытие-в-мире (нем. In-der-Welt-Sein) является основной ха-
рактеристикой Dasein, непосредственно связанной с природой 
                                                           
108 Бурханов Р.А., Никулина О.В. Концепция экзистенциалов в трактате М. Хайдеггера 
«Бытие и время» // Общество: философия, история, культура. 2018. № 6. С. 11–15. 



87 

человека. Человек, рождаясь, уже обнаруживает себя в мире, в 
определенной ситуации. Dasein, в свою очередь, не является обо-
собленным наблюдателем, он полностью вовлечен в мир через 
два производных модуса бытия – подручности (нем. 
Zuhandenheit) и наличности (нем. Vorhandenheit). Иными слова-
ми, у Хайдеггера мир съеживается до двух способов бытия – 
сподручного (нем. Zuzanden) и наличного (нем. Das Vorhanden), 
то есть делится на сферу технически полезного и сферу понимае-
мой действительности. Главным критическим замечанием Хай-
деггера к западной философии в этом моменте заключается в том, 
что «подручность» он определяет первичным модусом, в то вре-
мя как западная метафизическая традиция трактовала мир через 
«наличность». Бытие-в-мире, как уже было сказано, может быть 
как подлинным, так и не подлинным.  

К примеру, на своем опыте человек ощущает свое неподлин-
ное существование, главным образом в переживании собственно-
го страха. Страх (нем. Angst) есть способ бытия-в-мире, так как 
взятое в своей полноте явление страха является подтверждением 
непосредственного наличия и влияния бытия на Dasein. М. Хай-
деггер пишет, что страх лишает личное бытие возможности, от-
даваясь, понимать себя, исходя из мира и расхожих толков, от-
брасывая личное бытие к тому, чего оно страшится, т.е. к способ-
ности бытия-в-мире109. Страх – один из фундаментальных экзи-
стенциалов человеческого существования, которому Хайдеггер 
уделяет отдельное внимание110.  

С другой стороны, забота (нем. Sorge) – модус подлинного 
существования, первичный экзистенциал человеческого сущест-
вования. Забота – это, прежде всего, бытийственная характери-
стика самого Dasein, ведь именно в состоянии заботы Dasein наи-
более полно включено в мир. В заботе Dasein становится способ-
ным забывать себя и выходить за границы собственной самости – 
к миру, т.е. уметь трансцендировать. В конечном итоге, бытие-в-
мире всегда отсылает человека к прошлому времени, которое 
Хайдеггер понимает не в обыденном смысле. Для Хайдеггера то, 
что осталось позади и более не находится в наличии – это былое, 
а экзистенциальное прошлое – это фактичность, т.е. постоянная 
характеристика бытия и пребывания человека в нем, его забро-
                                                           
109 Хайдеггер М. Бытие и время. М.: Академический проект, 2015. С. 187. 
110Там же. С. 140–142. 



88 

шенность. Личное бытие чаще всего заканчивается незавершен-
ным или же распавшимся и израсходованным111. 

2) Бытие-с-другими-людьми (нем. Miteinandersein; иной вари-
ант – нем. das Man) немецкий мыслитель рассматривает, как со-
существование Dasein с другими людьми. Любая интерсубъек-
тивность, любое событие или бытие-с-другими – это усреднен-
ное, отчужденное бытие, которое Хайдеггер обозначает терми-
ном «Man». Толки, двусмысленность, любопытство – все эти со-
ставляющие бытия-с-другими рассматриваются как элементы от-
речения от собственной свободы и попытки соответствовать по-
вседневности.  

Бытие-с-другими может выражаться в своем первичном моду-
се – заботливости (нем. Fursorge), характеризующемся хлопотами 
и повседневностью, нацеленностью на наличные предметы, но в 
конечном итоге именно этот модус Dasein несет в себе возмож-
ность «неподлинности», выраженный падшестью, т.е. поглощен-
ность повседневностью, захваченность настоящим и подстраива-
ние под «людей»112. Падение свойственно Dasein, поскольку кон-
кретное бытие люди заслоняют от себя наличным бытием, сопри-
сутствием в людях, в беспамятстве, в толпе113. Кроме того, само 
понятие Man обозначает анонимность и безличность, отказ от 
собственно свободы и в то же время ответственности, но главным 
образом – призыв избежать предстоящего, т.е. смерти. Для по-
вседневности смерть – это всегда смерть других, всегда отстра-
нение от смерти114. Если же говорить о времени, то бытие-с-
другими соотносится с настоящим временем, т.е. снова с темой 
наличности. Именно потому, что наличность, т.е. мир вещей, за-
слоняет человека от его конечности, т.е. возможности полного 
воплощения, немецкий мыслитель относит этот экзистенциал к 
неподлинному модусу Dasein. 

Отношение с другими занимает у М. Хайдеггера не такое зна-
чимое место, как у К. Ясперса, но он, безусловно, признает зна-
чительное влияние бытия с другими на личное бытие: «Личное 
бытие (присутствие) по своей сути есть совместное бытие» (со-
бытие)115. Со-бытие удерживает человека от подлинности его 
                                                           
111 Хайдеггер М. Бытие и время. М.: Академический проект, 2015. С. 244. 
112 Уэст Д. Континентальная философия. М.: Дело-РАНХИГС, 2015. С. 177. 
113 Хайдеггер М. Бытие и время. М.: Академический проект, 2015. С. 176. 
114 Там же. С. 238. 
115 Там же. С. 120. 



89 

существования. Отдельный человек в повседневном бытии дей-
ствует не сообразно своей собственной свободе и ответственной 
решимости, а оказывается движимым и руководимым непости-
жимым влиянием man. Кажется, что Хайдеггер не оставляет даже 
того, что Ясперс называл социальным Я, растворяя человека в 
однообразной и анонимной силе man.  

Man определяется Хайдеггером в трех понятиях – молва, лю-
бопытство и двусмысленность. Очевидно, что ключевым момен-
том здесь является человеческая речь, позволяющая человеку 
воспринять слово в поверхностном смысле и передать его даль-
ше, не впадая в усвоение самого слова.  

Молва («толки» в переводе Бибихина) появляется, когда чело-
век уходит от подлинного понимания дела к суждению, исходя-
щему из авторитета произносимого слова. Она беспочвенна и, не 
имея исходного отношения к самому делу, помещается между 
человеком и действительностью: «Толки есть возможность все 
понять без предшествующего освоения дела. Толки уберегают 
нас от опасности срезать при таком освоении»116 (от опасности 
потерпеть неудачу). 

По причине беспочвенности молва порождает любопытство, 
являющееся поиском насыщения в чувстве внешнего постижения 
и в беспроблемной погоне за интересным, уклоняясь при этом от 
глубокого разбирательства. Любопытство становится средством, 
при помощи которого человек остается лишь в одной суете и мо-
жет лишь молчанием ответить на все более глубокие вопросы о 
своем существовании. 

Двусмысленность же рассматривается Хайдеггером как самое 
роковое проявление мира man, поскольку у человека, втянутого в 
толки и подвергшегося любопытству, не остается совершенно 
никаких механизмов отличения неподлинного от подлинного. 
Все, что считается подлинным, способно обманывать, следова-
тельно, установившаяся двусмысленность характеризуется глу-
бочайшей тревожностью всего духовного мира, где принципи-
ально отсутствуют признаки, с помощью которых возможность 
отличать подлинное существование от неподлинного. 

Хайдеггер близок к позиции Кьеркегора, поскольку считает, 
что только единичное существование, в своем противостоянии 
массе, способно к подлинному существованию и возникновения 
                                                           
116 Хайдеггер М. Бытие и время. М.: Академический проект, 2015. С. 169. 



90 

само-бытия, наполненное решимостью (нем. Selbstsein), возмож-
но только через освобождение от анонимного массового бытия. 

3) Бытие-к-смерти (нем. Sein zum Tode) является главной от-
личительной возможностью присутствия. «Смерть открывается 
как наиболее своя, безотносительная и не-обходимая возмож-
ность»Dasein117. Проводя аналитику смерти, Хайдеггер вводит 
проблему временности человека. Своя смерть не может быть 
предметом опыта, а чужая смерть –может, но не в «собственном» 
смысле, ведь смерть всегда является личной и не может быть 
чьей-либо. При этом смерть является результатом ситуации 
вброшенности, на которую человек априорно повлиять не может 
и оказывается перед самим собой. В повседневной жизни человек 
пытается забыть о своей смерти, старается вытеснить ее и жизни 
различными обрядами и традициями, превращающими феномен 
смерти в объект, который необходимо бояться и избегать как 
опасности. Это часть неподлинного модуса бытия-к-смерти, в 
рамках которого человек не понимает смерть как элемент своей 
завершенности, своего полного становления. «Заброшенность в 
смерть» обычно проявляется в состояниях отчаяния, ужаса и 
страха, после которых следует паническое бегство к тому, что 
люди считают бессмертным, или к забвению, добровольному или 
вынужденному. 

Адекватное же восприятие смерти как воплощение временно-
сти Dasein является подлинным модусом бытия, в ходе которого 
человек не рассматривает смерть лишь как факт, пугающий его, а 
как элемент своей экзистенции и естественный результат вбро-
шенности. Подлинное существование выступает у Хайдеггера как 
осознание человеком своей конечности, историчности и свободы. 
Хайдеггер рассматривает смерть не как не-бытие, а как особого 
рода бытие, поэтому только перед лицом смерти возможно пол-
ное воплощение человеком всей полноты своей природы. Бытие-
к-смерти выступает характеристикой будущего времени, которое 
выходит на первый план в подлинном существовании человека.  

В поздних работах М. Хайдеггер не использует термин экзи-
стенциал, но его идеи подхватил один из его учеников – Ойген 
Финк, который в своем исследовании предлагает к рассмотрению 
более социализированное, но еще достаточно онтологичное по-
нимание экзистенциалов. В своих лекциях 1955 г., посвященных 
                                                           
117 Хайдеггер М. Бытие и время. М.: Академический проект, 2015. С. 250. 



91 

проблеме основных феноменов Dasein, он предлагает пять экзи-
стенциалов, характеризующих человеческое присутствие: смерть, 
власть, труд, любовь и игра. Эти экзистенциалы являются свиде-
тельствами человеку его собственного бытия, в которых он реа-
лизуется и актуализируется. Ойген Финк, используя феноменоло-
гический и экзистенциальный подходы к пониманию этих фено-
менов, в своем анализе идет вразрез с существующим понимани-
ем бытия в горизонте субъективности Нового времени. Антропо-
логия О. Финка находится в фарватере фундаментальной онтоло-
гии М. Хайдеггера, особенно в вопросе рассмотрения смерти, но 
и во многом пересекается с проектом М. Фуко, ставя во главу уг-
ла проблему преодоления субъективности Нового времени. 

В тексте «О существе основания» дано важное уточнение ка-
сательно проблемы трансценденции, понимаемое немецким мыс-
лителем как превосхождение, свойственное человеку и направ-
ляющее его к экзистенции. Если мы, по мнению Хайдеггера, бу-
дем понимать человека как субъект, то трансценденция будет 
обозначать существо субъекта и основоструктуру субъективно-
сти. Получается, что человек как субъект способен к трансцен-
денции, но не способен к экзистенции и к прорыву к своему соб-
ственному сущему, т.е. к самому себе. Помещая человека в поня-
тие субъект, мы, вместе с тем, помещаем его в субъект-
объектную ориентированность. Тогда субъект сможет трансцен-
дировать только за пределы объекта, т.е. опредмеченного сущего, 
но это не означает прорыва к экзистенции. Это ложный путь118.  

Если же мы понимаем человека как присутствие (личное бы-
тие, Dasein), то трансценденция будет конституировать самость. 
Личное бытие существует среди сущего и охвачено им, но в сво-
ей экзистенции должно его превосходить. Тогда трансценденция, 
согласно Хайдеггеру, будет пониматься как бытие-в-мире, т.е. 
как один из необходимых экзистенциалов присутствия, при этом 
все, что относится к личному бытию, именуется трансцендент-
ным, а все, что относится к миру – трансцендентальным. Транс-
цендировать, в таком случае, для присутствия, будет означать 
преодолевать сущее в таком экзистенциале как бытие-в-мире (а 
не просто отрицать объект как опредмеченный мир) в своем 
стремлении к самости.  

Мир для Dasein является лишь способом его нахождения в 
                                                           
118 Хайдеггер М. Что такое метафизика? М.: Академический Проект, 2013. С. 185. 



92 

сущем, способом укрепиться в наличном и убедиться в его безус-
ловной целостности. Человеческое присутствие – сущее, распо-
ложенное среди сущего, встающее в отношение к сущему – экзи-
стирует при этом так, что сущее всегда открыто в целом119. Мир 
не является всем сущим, но это фундамент, отталкиваясь от кото-
рого присутствие дает себе знать, как оно относится к сущему. 
Трансценденция, которую мы определили как экзистенциал при-
сутствия и обозначили как бытие-в-мире, является пониманием 
того, что значит быть, и также обозначает стремление найти са-
мость в самом себе вне мира. Классический субъект, напротив, не 
ищет, но уже находится в самом себе, сам себе тождественен, но 
только внутри мира.  

В лекциях «Основные понятия метафизики» проблема субъек-
та, в том виде, в какой немецкий мыслитель разворачивает ее в 
тексте «О существе основания», получает дальнейшее развитие. 
Преодолевая историографическое осмысление мира, базирую-
щееся на двух тезисах: 1) человек – часть мира (сущего) и 2) бу-
дучи частью мира, он и хозяин мира, и его слуга, – Хайдеггер 
прибегает к сравнительному рассмотрению вопроса о соотноше-
нии мира и человека и фиксирует его на трех тезисах: 1) камень 
безмирен (нем. weltlos), животное скудомирно (нем. weltarm), че-
ловек мирообразующ (нем. weltbildend)120. 

Если мир мы понимаем как совокупность доступного сущего 
(его форм, потенций, модусов), то безмирность камня (или друго-
го материального предмета) означает отсутствие возможности 
как обладать миром, так и лишиться мира; скудомирность живот-
ного означает меньшую широту и глубину проникновения в мир, 
в то время как человеческое мирообразование утверждается во 
множестве способов обретения сущего. 

Мирообразование человека понимается Хайдеггером как при-
сутствие (вот-бытие, личное бытие) в самом человеке. Как имен-
но вот-бытие образует мир? 1) Оно выставляет его; 2) оно дает 
его образ и 3) оно составляет его и делает всеохватывающим. Это 
знаменитое тройное значение понятия bildend, т.е. образование121. 

В этой же работе, но несколько ранее в тексте, мы обнаружим 

                                                           
119 Хайдеггер М. Что такое метафизика? М.: Академический Проект, 2013. С. 201. 
120 Хайдеггер М. Основные понятия метафизики. Мир-конечность-одиночество. СПб.: 
Владимир Даль, 2013. С. 277. 
121 Там же. С. 431. 



93 

также важное хайдеггеровское понятие «скука». Тягостная скука 
(нем. Langeweile) – фундаментальное настроение личного бытия, 
один из его экзистенциалов, связанный с ощущением пустоты и 
бессодержательности. Подобная пустота прорывается из недр 
сущего к человеку разными способами: 1) через любой предмет, 
например, книгу, о которой мы говорим: «Книга скучна»; 2) через 
отношение к чему-либо, например, когда книга не возбуждает 
интереса, а пробуждает скуку; 3) через самого человека, напри-
мер когда некоторое событие пробуждает в нас скуку. Все это го-
ворит о том, что скука – не дана в сознании субъекта, но и не да-
на в объекте – это фундаментальное настроение или один из фун-
даментальный экзистенциалов, в котором может существовать 
присутствие, но которого человек всячески избегает. 

Скука и время тесно связаны друг с другом в этом экзистен-
циале, ведь человек живет во времени, а скука прорывает к нему 
извне. Человек всегда торопит время, чтобы не делать скуку еще 
более мучительной и долгой, ведь она заставляет его чувствовать 
озадаченность по поводу своего существования. Времяпрепрово-
ждение или коротание времени – главный способ избавления от 
скуки. Занять время чем-то, чтобы избавит от парализующей оза-
даченности медлительного течения времени – вот главная цель 
человека. Немецкий философ детально анализирует то, как чело-
век тесно связан со временем в трех формах скуки: поскучнение, 
скучание и глубокая скука122. Не вдаваясь в подробный анализ 
этих рассуждений, укажем на важные моменты этого текста по 
проблеме субъекта. 

Во-первых, понятие «скука» напоминает нам кьеркегоровские 
рассуждения о страхе. Несмотря на то, что в работе «Бытие и 
время» Хайдеггер уже обращается к понятию страха, здесь он его 
переосмысливает. Он вводит скуку как еще один фундаменталь-
ный экзистенциал, т.е. еще один способ проявления личного бы-
тия из сущего в мире. Что роднит двух авторов, так это идея бег-
ства человека от подлинного существования, и, следовательно, 
отдаление человека от собственной экзистенции. К примеру, у 
Кьеркегора бегство от страха Ничто в эстетической стадии, а у 
Хайдеггера бегство от скуки в бытие-с-другими-людьми.  

Во-вторых, судя по всему, М. Хайдеггеру важно вскрыть про-
                                                           
122 Хайдеггер М. Основные понятия метафизики. Мир-конечность-одиночество. СПб.: 
Владимир Даль, 2013. С. 105–260. 



94 

блему существования личного бытия в экзистенциале бытия-с-
другими. В отличие от датского мыслителя, он вводит время как 
важнейший проводник человеческого существования и ограни-
ченность проявления личного бытия в мире, и именно время ста-
новится важнейшим отражением сущего для присутствия. Таким 
образом, курс лекций 1929–1930 гг., именуемый «Основные по-
нятия метафизики», развивает логику работы 1927 г. и, уточняя 
соотношение времени и бытия-с-другими, закрепляет новые по-
нятия – «скука» и «мирообразование» для укрепления позиций 
своей концепции Dasein, которой он намеревается вытеснить ка-
тегорию «субъект». 

В целом, М. Хайдеггер выстраивает революционную систему 
понятий, объясняющих проблему взаимосвязи человека и бытия, 
и преодолевает языковые трудности западной философии. Тяже-
лый онтологический язык немецкого философа затрудняет его 
связывание с концепцией субъективацией. Тем не менее, можно 
отметить следующие моменты.  

Во-первых, стратегия Хайдеггера нацелена на переосмысле-
ние и снятие субъектно-объектной бинарности. Во-вторых, его 
идеи поддерживают дихотомию подлинности-неподлинности, не 
свойственную концепции субъекта Нового времени и Просвеще-
ния.  

В-третьих, в его исследованиях прочитывается стремление 
показать, что человек сам по себе лишь потенциал и совокуп-
ность собственных усилий над самим собой, повседневностью и 
«наличностью», а требование усилий по преобразованию себя 
лежало в основе концепции субъективации. «Человек существует 
постольку, поскольку от самого себя приходит к чему-то совер-
шенно другому, чем он сам – к тому, что он называется просве-
том бытия»123.  

В-четвертых, Хайдеггер считает этическую проблему преодо-
ления кризиса современной культуры сопряженно с борьбой и эк-
зистенциальными усилиями человека, что объединяет его со мно-
гим предшествующими представителями концепции субъектива-
ции124 (Диоген, Августин, Эразм Роттердамский, Кьеркегор и т.д.).  

                                                           
123 Бибихин В.В. Ранний Хайдеггер: Материалы к семинару. М.: Институт философии, 
теологии и истории св. Фомы, 2009. С. 297. 
124 Михайлов И.А. Ранний Хайдеггер: Между феноменологией и философией жизни. 
М.: Прогресс-Традиция / Дом интеллектуальной книги, 1999. С. 226. 



95 

В-пятых, особое место бытия-к-смерти в его работах вновь 
возвращает нас к главной античной и средневековой тематике 
духовных практик – проблеме возвращения к своему подлинному 
бытию путем преодоления некого горизонта бытия-здесь. Эти 
принципиальные позиции М. Хайдеггера сближают его с концеп-
цией субъективации и могут быть обозначены как первая серьез-
ная метафизическая критика концепции субъекта в западной фи-
лософии XX века. 
  



96 

ОЙГЕН ФИНК 
 

Ойген (Евгений) Финк – последователь двух разнонаправлен-
ных феноменологических течений. С одной стороны, долгое вре-
мя он был защитником и наиболее последовательным учеником и 
продолжателем феноменологии Э. Гуссерля, своего научного ру-
ководителя. С другой стороны, будучи заинтересованным в пре-
дельных возможностях философского мышления и, наряду с 
этим, феноменологическим анализом явлений, свойственных че-
ловеческой психике, совершает поворот к идеям М. Хайдеггера. 
За свою долгую и сложную карьеру О. Финк написал множество 
работ, посвященных разным онтологическим и феноменологиче-
ским разделам философского знания: «Проблема феноменологии 
Гуссерля» (1938), «О сущности энтузиазма» (1947), «Все и Ни-
что» (1959), «Философия Ницше» (1960), «Метафизика и смерть» 
(1969), «Игра как символ мира» (1969) а также посмертно издан-
ный курс лекций «Основные феномены человеческого бытия» 
(1979) и работа «Мир и конечность» (1990). 

Первый период его творчества был связан с продвижением и 
разъяснением гуссерлевской феноменологии, защитой идеи онто-
логического конструирования мира и укорененности человека в 
мире. Приблизительно до Второй Мировой войны, в ходе кото-
рой О. Финк служил в рядах вермахта, он след в след шел за сво-
им наставником, развивая неокартезианские мотивы трансцен-
дентальной философии. Второй этап творчества начинается после 
40-х гг., где, несмотря на решающее значение идей М. Хайдегге-
ра, он не только постепенно углубляется в онтологическую про-
работку своего учения, но сохраняет преданность генетической 
феноменологии Э. Гуссерля (развивая темы соотношения бытия и 
предмета, времени и движения и др.) и уделяет внимание разви-
тию теоретической педагогики, увязывая их с концепцией кризи-
са европейского человечества. Трансформацию финковского пу-
ти можно условно обозначить как переход от симбиоза с гуссер-
левской феноменологией к развитию хайдеггерианской онтоло-
гии. 

Проблема субъекта – не главная в философской мысли О. 
Финка, равно как и стиль его размышлений нельзя однозначно 
назвать экзистенциальным. Он экзистенциалист ровно настолько, 
насколько им являлся М. Хайдеггер. Тем не менее, обойти сторо-



97 

ной этого малоизвестного философа было бы неправильным, по-
скольку он продолжал ту концептуальную линию, которая была 
заложена в хайдеггеровском «Бытии и времени». Безусловно, да-
же терминологически мы не встретим понятий«экзистенциал», 
«толки» или «dasman», но сама идея разработки фундаменталь-
ных экзистенциально-нагруженных феноменологических поня-
тий развивается им в том же направлении, что и ключевая работа 
молодого М. Хайдеггера. 

В 1932 г. выходит одобренная Э. Гуссерлем работа «VI Карте-
зианская медитация» (1932), где О. Финк, развивая оригинальное 
трансцендентальное учение о методе, делает акцент на меонтиче-
ском бытийном характере трансцендентальной сферы. В этой ра-
боте ученик Э. Гуссерля подробно анализирует работу языка 
внутри феноменологического метода, подкрепляя свое исследо-
вание сразу тремя философскими традициями: декартовской, 
кантовской и гегелевской125.  

В этой работе субъект описывается О. Финком как совокуп-
ность трех элементов: Я в естественной установке, Я в режиме 
трансценденции и Я в режиме невовлеченного наблюдателя, т.е. 
меонтическое Я. Объяснение такого усложнения структуры Я 
следующее: первичное обмирщение происходит с человеком в 
естественной обстановке, когда он не осуществляет никакого ро-
да трансценденцию. Феноменологическая редукция, совершаемая 
человеком, по мысли Э. Гуссерля, преодолевает ее, но тут тогда 
субъект тут же становится жертвой языка – второго обмирщения. 
Вторично обмирщающийся трансцендентальный субъект сохра-
няет память о феноменологической установке, но пассивно во-
влекается126. Свой вариант феноменологии О. Финк называет 
конструктивной и противопоставляет ее генетической феномено-
логии своего учителя. 

Что именно он изучает в качестве предметов конструктивной 
феноменологии? Например, феномены рождения и смерти. Они 
важны как для феноменологии как внутренние границы транс-
цендентального мышления, играющие роль необходимой види-
мости, организующей опыт сознания, так и для экзистенциализма 
                                                           
125 Подробный анализ был изложен в статье: Шестова Е. Спекулятивное рассуждение в 
меонтической феноменологии О. Финка // HORIZON. Феноменологические исследова-
ния. 2018. №2 (14). С. 391–413. 
126 Fink E. VI. Cartesianische Meditation. Teil 1. Die Idee einer transzendentalen Methoden-
lehre (Husserliana-Dokumente Bd. II/I). Dordrecht: Kluwer, 1988. P. 127. 



98 

как крайние пределы человеческой жизни, задающие ей целост-
ность и неоспоримость. Бытие, сущность, данность, вещность – 
это также предметы конструктивной феноменологии, которые 
нельзя, по мнению Финка, лишить определенности или забро-
сить, а напротив, необходимо принять как конструктивный или 
спекулятивный набросок нашего сознания, выраженного в про-
блеме (концепте). 

Далее О. Финк прорывается к понятию Абсолюта, понимае-
мому им не как совокупность (тотальность) всех возможных ве-
щей, а как изначальная корреляция «сущего вообще и пред-
сущего (мирского и «трансцендентального» бытия), мира и исто-
ка мира»127. Этот отход от кантианской трансцендентальной диа-
лектики и сближение с гегелевской идеей Духа приводит к идее, 
согласно которой и естественная установка, и феноменологиче-
ская редукция – тоже проявление Абсолюта. Самым правильным 
способом познания Абсолюта как предельного и подлинного 
проявления мира становится именно спекулятивное рассуждение, 
характеризующееся проблемными измерениями и неполной про-
ясненностью спекулятивных понятий.  

Следуя такой установке, немецкий философ будет на протя-
жении всей своей жизни пытаться прояснять глубинные феноме-
ны человеческого мышления, часто находясь на границах фено-
менологического и онтологического. Неполная проясненность 
экзистенциалов, сочетающаяся с более социально ориентирован-
ным подходом (видимо, из-за влияния идей интерсубъективизма), 
в анализе феноменов человеческого бытия сделали из Ойгена 
Финка уникального мыслителя, сочетающего трансценденталь-
ную и онтологическую феноменологию. 

Работа «Игра как символ мира»128 была написана в 1960 г. и 
относится к наиболее поздним разработкам немецкого философа. 
В ней он утверждает, что игра связана с миром в модусе символа, 
т.е. она не тождественна с миром, но и не отделена от него. Иг-
рая, человек совершает некоторые реальные действия в жизни, но 
одновременно он включается (как актор или зритель) в коммуни-
кативный мир игры. Сама по себе игра выступает посредником 

                                                           
127 Fink E. VI. Cartesianische Meditation. Teil 1. Die Idee einer transzendentalen Methoden-
lehre (Husserliana-Dokumente Bd. II/I). Dordrecht: Kluwer, 1988. P. 131. 
128 Fink E. Play as a Symbol of the World and Other Writings. Bloomington: Indiana Univer-
sity Press, 2016.  



99 

между недействительностью своего внутреннего мира и тем ми-
ром, где находится ее действительный носитель. Игра одновре-
менно находится в двух временных потоках и в двух пространст-
венных измерениях, но они не соприкасаются и не перекрывают 
друг друга, гармонично сосуществую в лице человеческого субъ-
екта.  

Уже в этой работе О. Финк указывает на уникальность игры 
среди остальных базовых феноменов человеческого существова-
ния. Труд, любовь, власть и борьба за жизнь – все они требуют от 
человека максимальной вовлеченности и напряжения всех своих 
жизненных сил. Даже так называемое свободное время заполня-
ется скукой и трагическим одиночеством, вследствие чего не мо-
жет принадлежать человеку (хайдеггеровский мотив). Подлинное 
свободное время, где субъект освобождается от тягот мира – это 
пространство фантазии или игры: в игре свобода времени означа-
ет не пустоту, а осуществление воображаемого творчества, про-
стирающегося за грани ситуаций обыденной жизни129. 

Подлинный мир, выраженный в тотальности и мировом целом 
и неподлинный мир, связанный с конечностью человеческого 
существования, соединяются в игре как символе посредничества 
между двумя мирами. С позиции Финка, игра – свойственный 
только человеку феномен, который может принадлежать царству 
животных, и, конечно же, в этом смысле, игра тоже является хай-
деггеровским мирообразующим феноменом. Животное общается 
только с актуальным миром, в то время как игра (или фантазия) 
позволяет человеку общаться с миром как с актуальным, так и с 
возможным развертыванием бытия.  

С другой стороны, в отличие от вещей, человек не замкнут по 
отношению к миру, а является открытым и направленным по от-
ношению к нему (англ. innerwordly, нем. innerweltlich). Вследст-
вие этой открытости именно человеку принадлежит мир вещей, а 
не миру вещей принадлежит человек. Поэтому в отношении во-
просов познания Финк вновь продолжает идеи М. Хайдеггера – 
мир требует познания через трансцендирование, в ходе которого 
происходит открытие истины (или ее выход из сферы потаенного, 
алетейи).  

Также в этой работе мы видим две критических линии рассу-
                                                           
129 Fink E. Play as a Symbol of the World and Other Writings. Bloomington: Indiana Univer-
sity Press, 2016. P. 50. 



100 

ждений. Во-первых, критикуются рациональные возможности 
человеческого субъекта в познании мира. Наука не дает человеку 
достаточно инструментов, чтобы познать мир в его тотальности, 
следовательно, бессилие рационального познания мира не спо-
собствует приближению человека к подлинному существованию. 
В качестве удачного примера ухода от сухого рационализма при-
водится Гераклит и его идея об игре как о  космической метафоре 
возникновения и исчезновения вещей в ходе всего мирового про-
цесса, напоминающего нам игру ребенка в кости. Игру необхо-
димо познать во всей ее экстатичности к миру, и только тогда 
нам откроется способ подлинного существования130. 

Во-вторых, критикуется современная культура, предлагающая 
научно-производственное и потребительское отношение к суще-
му, когда картина мира сужается до познания объектов в про-
странственно-временном континиууме. В такой ситуации, по 
мнению О. Финка, игра приобретает особенное значение для 
приобретения утерянного западным обществом подлинного бы-
тия мира, в чем мы убеждаемся и сейчас – в XXI в.  

Ценность игры как одного из базовых экзистенциалов состоит 
в том, что она никак не связана с внешними целями. Если обычно 
жизненный путь воспринимается как осуществление проекта по 
приобретению материальных и духовных благ и, следовательно, 
вся жизнь выстраивается в горизонте заботы о достижении по-
ставленной жизненной цели, то игра – это «оазис счастья», неза-
висимая и выбивающаяся из привычного ряда забот активность, 
позволяющая человеку с помощью воображения компенсировать 
недостаток в мире повседневности. Дети, как и представители 
архаичных обществ, используют игру или ритуал (оба феномена 
принадлежат области фантазии) когда им не хватает конкретных 
знаний о вещах и процессах реального мира. В отличие от взрос-
лых, или от современных людей, такие способы мышления пере-
вешивают способность рационально мыслить, развивая чувство 
целого, проявляющееся в имагинативных образах131.  

Игра показывает, что чувство ирреального (иррационального) 
гораздо важнее чувства реального (рационального). Игра связана 
с полнотой подлинного мира, а значит, она является медиатором 

                                                           
130 Fink E. Play as a Symbol of the World and Other Writings. Bloomington: Indiana Univer-
sity Press, 2016.P. 210–211. 
131 Ibid. P. 228–250. 



101 

между миром данности и миром Ничто. Человек, участвую в иг-
ре, также связывает себя с Ничто, тем самым приближаясь к миру 
подлинности.  

Результаты многолетнего труда О. Финка вылились в его наи-
более полные курсы лекций, получившие название «Основные 
феномены человеческого бытия» (1979), которые опубликовали 
посмертно (а в 2017 г. перевели и в России). Указывая, что фило-
софская антропология – та область знания, откуда должны начи-
наться все вопросы о месте человека в бытии, он описывает пять 
основных экзистенциальных феномена, предельно выражающих 
отношение человека к миру: смерть, труд, власть, любовь и игра. 
Как он пишет: «Мы всегда находимся в подчинении смерти, бы-
тие всегда будет вознаграждаться благодаря чуду любви, культо-
вое представление о положении человека в мире всегда будет 
реализовываться в игре, и резкие жизненные противоречия всегда 
будете выявлять в труде и власти»132. 

Труд и власть – не только две сферы межсубъективного сосу-
ществования, но и два спаренных социализированных экзистен-
циала, выступающих границами нашего меонтической субъек-
тивности. Труд понимается Финком как один из основных фено-
менов бытия, связывающий человека с природой с двух сторон: 
со стороны животного мира, как существ, являющихся составной 
частью природы и со стороны чисто человеческого мира, как су-
ществ, меняющих природу. Именно последняя возможность – 
менять природу через труд – дает человеку один из путей к само-
удостоверенности человеческой свободы. Будучи «рабом приро-
ды», человеческое существо научается использовать другое су-
щее как средство для удовлетворения своих потребностей. Осу-
ществления своих творческих задач и для становления «господи-
ном». 

Само по себе измерение труда, в котором в том числе форми-
руется человеческая субъективность, представляет собой актив-
ное отношение к не-человеческому сущему, т.е. к окружающим 
нас вещам. В труде человек всегда формирует свое отношение к 
природе и создает себя в той же мере, в какой исторически 
трансформирует окружающее себя пространство, понимая каж-
дую отдельную вещь в горизонте целостности мира. Другим важ-
                                                           
132 Финк Е. Основные феномены человеческого бытия. М.: Канон+РООИ «Реабилита-
ция», 2017. С.210. 



102 

ным моментом труда является его коллективность, то есть посто-
янная вовлеченность в труд и жизнь Других: «Труд – это коллек-
тивное существование в творческом обращении с природой»133.  

В своем стремлении стать господином каждый человек обре-
тает власть. О. Финк рассматривает проблему таких фундамен-
тальных феноменов человеческого бытия, как труд и власти в 
диаметральных толкованиях К. Маркса и Г. Гегеля. Оба выдаю-
щихся мыслителя при объяснении одного феномена оперируют 
понятиями другого и толкуют структуры труда из смыслового 
горизонта власти и наоборот, ведь для Гегеля труд – это произ-
водное от господства, а для Маркса господство  – производное от 
труда.  

Позиция последнего крупного классического идеалиста ближе 
О. Финку, чем позиция К. Маркса. Гегелевского (и финковское) 
господство, т.е. состояние субъективности, при котором человек 
обретает власть, мыслится как свободное-от-труда-бытие и по-
священие себя досугу. Не-труд, т.е. досуг понимается им метафи-
зически, и, вероятно, власть человека есть воплощение и реали-
зация власти космической (вселенской власти Абсолюта, миро-
вой Nous). Таким образом, человек в большей степени субъекти-
вирует себя в труде, осуществляя деятельность по изменению и 
преображению окружающего его мира, нежели через власть, по-
скольку деятельность сознательная (в ходе досуга) самому чело-
веку не принадлежит134.  

В целом, как труд, так и власть, в равной мере являются важ-
ными коррелятами, в измерении которых происходит значитель-
ная часть формирования потенциала человеческой субъективно-
сти. Они принадлежат к двум различным экзистенциальным из-
мерения, бытию-при и со-бытию, но и во многом находят пересе-
чения. К примеру, в обоих этих феноменах человеческого бытия 
человек формирует себя в контексте друг-с-другом-бытия, 

Тем не менее, хоть и не открыто, но труд оценивается О. Фин-
ком однозначно позитивно, поскольку труд связан с ко-
экзистентными процессами и с преобразованием мира вещей, в то 
время как власть, вовлекая человек в сосуществование с Другим, 
тут же ограничивает обоих. Верно, что принципиальное понима-

                                                           
133 Финк Е. Основные феномены человеческого бытия. М.: Канон+РООИ «Реабилита-
ция», 2017. С. 294. 
134 Там же. С. 273. 



103 

ние власти предполагает как негативные черты строительства 
субъективности, такие как принуждение, насилие, повиновение, 
порабощение и т.д., так и позитивные черты, выраженные в орга-
низации сосуществованию людей и обуздании нелегитимного на-
силия. Иными словами, власть – двойственная переменная, но 
все-таки отношение О. Финка к ней не столь позитивно, в то вре-
мя как значение труда в жизни людей гораздо выше, но только 
ровно до тех пор, пока речь не идет о таком методе власти, как 
угроза смертью или готовность убивать. 

Тема смерти, столь глубоко прорабатываемая М. Хайдеггером, 
не могла не оказать влияние на О. Финка. Смерть заступает в бы-
тие человека непостижимо и недоступно, несмотря на то, что фе-
номенальное явление смерти человеку понятно – он, в отличие от 
других живых существ или вещей, осознает свою конечность и 
исчезновение. Правда, как и его старший коллега, О. Финк в сво-
ем толковании смерти осознает, что мы не обладаем достаточны-
ми категориями, позволяющими правильно описать человеческое 
понимание своей конечности и конечности вообще, поэтому мы 
постоянно соскальзываем в область субъект-объектных отноше-
ний, подлинных и неподлинных измерений и борьбой за первен-
ство между материей и духом.  

Что предлагает Ойген Финк?  
Смерть – тотальный и абсолютный экзистенциал. В отличие 

от других феноменов человеческого бытия (труд, власть, любовь, 
игра), смерть не позволяет нам прорывать постоянно связь между 
подлинным и неподлинным (становиться господином и рабом, 
входить в бытие-в-любви и покидать его, наполнять свою жизнь 
фантазией вне труда и т.д.), она позволяет лишь единожды свя-
заться с ее сущностью и в обмен на это раз и навсегда лишает че-
ловека его собственного я. Однако, как и в случай Хайдеггера, 
Финк утверждает, что экзистенциальный опыт самой смерти 
встречается в человеческой жизни и в других проявлениях.  

К примеру, общественная жизнь во многом сформирована 
культом мертвых: смерть Другого воспринимается как событие в 
социальном окружении человека, за которым следует череда дру-
гих событий: врач фиксирует время смерти, тело подлежит опре-
деленным ритуалам, родственники готовятся к похоронам или 
делению наследства, все знакомые запоминают дату, ставшую 
для усопшего «последний часом». Умерший влияет и на наши 



104 

жизни после своего ухода, оставаясь в памяти, оставляя пред-
смертные записки или последние слова, которые остаются в веч-
ности своей событийности. 

Тем не менее, главным остается вопрос о собственной смерти 
как о предельной границе существования собственного Я. Она, 
как правило, затрагивает нас более непосредственно и остро, вы-
зывая тоску, ужас или страх. Существует и смерть любимого че-
ловека (здесь важен акцент финковской смерти, тесно связанной 
с эросом, чего не встретишь у Хайдеггера), которая имеет для нас 
большее значение, нежели собственная кончина, и тогда такой 
опыт смерти преодолевает раздвоение на собственную и чужую. 
В таком случае, смерть как экзистенциал позволяет нам преодо-
леть традиционное для западной метафизики сознания различе-
ние своего центрального Я и опредмеченного, объективирован-
ного и отчужденного Я Другого. Смерть Другого, с которым бы-
ла тесная любовная связь и с которым был создан некий надын-
дивидуальный союз, проявляет экзистенциальное переживание 
смерти в двойном аспекте, когда общее для пары людей течение 
времени прервано как для еще живого человека, так и для уже 
умершего. Вырванный из жизни человек прерывает свое индиви-
дуальное и надындивидуальное существование, а оставшийся в 
живых лишается надындивидуального универсума и вынужден 
вновь выстраивать свою ополовиненную субъективность. С дру-
гой стороны, существует и обыденное восприятие смерти Друго-
го, например в жизни врача, работающего с тяжелобольными, 
или солдата на войне, отнимающего жизни других людей, т.е. 
возможны ситуации, при которых человек способен окружить се-
бя смертью не разрушая собственную субъективацию.  

Так или иначе, мертвый – одна из ключевых фигур всей про-
блемы бытия и одна из самых важных фигур в жизни каждого че-
ловека, которая влияет на выстраивание субъективности живых. 
Мертвец взламывает замкнутость мира явлений, разрушает бы-
тийную прочность и доказывает существование Ничто – беско-
нечной пустоты отсутствия. В самых разных культурах создавали 
различные по форме идеи о переходе человеческой души из мира 
живых в мир мертвых, пестуя мысль о том, что наше индивидуа-
лизированное Я останется целым и невредимым даже тогда, ко-
гда погрузится в мир неизвестного Ничто. 

Являясь самым достоверным знанием (которое с легкостью 



105 

могло бы заменить декартово cogitosum) и самой непознаваемой 
данностью, смерть является экзистенциалом, отмечающим двой-
ственность человека: мы существуем в «живой» сфере единства 
всего разнообразия сущего и в «мертвой» сфере обособленного и 
бесконечного Ничто. Без смерти невозможно представить статус 
человеческого субъекта и даже поставить вопрос о субъекте как о 
носителе активного начала и мирообразующего элемента сущего. 
Именно поэтому человек в ходе своего становления субъектом 
вынужден оглядываться на свой временной горизонт и иметь 
ввиду, что его личный проект построения субъективности может 
закончиться только онтологически – с завершением своего суще-
ствования. В конечном итоге смерть – это освобождение от оди-
ночества, хотя есть и еще один экзистенциал, предлагающий спо-
соб субъективации уже в союзе с Другим – Эрос. 

Эрос также принадлежит к основным феноменам человеческо-
го бытия, и экзистенциально он также, как и смерть, проникает в 
жизнь каждого человека, ведь именно благодаря любви каждый 
человек получает первую из крайних границ своего существова-
ния – рождение. При этом, рассуждая о любви как результате 
слияния двух сущностей – женщины и мужчины – О. Финк счи-
тает, что они обе способны развиваться и получать свое полное 
(подлинное) экзистенциальное воплощение только в союзе, до-
полняя друг друга через фундаментальное человеческое чувство 
любви.  

Бытийственный смысл способности любить отличается как от 
биологических способностей представителей животного мира к 
созданию групп и размножению особей, так и от метафизических 
способностей Бога к творению, ведь творя, он не любит, посколь-
ку абсолютен, является полнотой бытия-в-себе и не нуждается в 
дополнении извне. Человеческая любовь всегда отягощена Дру-
гим, если не сказать, что он и вовсе социализирована или даже 
институционализирована.  

Более того, необходимо обратить внимание, что свобода не 
является одним из основных феноменов бытия и даже ценностно 
не выделяется О. Финком. Напротив, любовь, рассматриваемая 
как акт самоопределения на основе добровольной любовной свя-
зи с дальнейшим созданием надындивидуальной общности, про-



106 

тивостоит свободе135. Свобода может быть модусом высшей 
формы самобытия и отвечать за управление бытия самим собой, 
но человек-в-любви вырывается за пределы этого модуса. Чело-
век в молодости достигает наивысшей точки развития своей ви-
тальности и индивидуальности, но именно в это время эрос во-
влекает его в сферу влияния особого надындивидуального опыта 
– желания таинственной близости с Другими установления связи 
с неличной жизненной основой. 

Опыт эроса, с которым каждый человек сталкивается, не при-
водит к отречению от собственного Я ради другого Я, но нацелен 
на совместное отречение от персональности. Безусловно, этот эк-
зистенциал не так абсолютен как смерть, ведь она единственно 
может помочь выйти человеку из заключения своей индивидуа-
ции, но эрос дает нам опыт приобщения к не-индивидуальной 
субъективности, находящуюся не в Другом, а в пространстве ме-
жду Я и Другим – в добровольно создаваемом и искусственном 
надындивидуальном субъекте, носящем самые разные названия: 
любовная связь, брак, семья, кровные узы. Иными словами, фин-
ковский взгляд на проблему эроса, встречающийся в самых раз-
ных работах, подтверждает, что интерсубъективность, выстраи-
ваемая в рамках отношений любви, – мощнейший механизм вы-
страивания субъективности через Другого. Прорыв к своему Я 
через создание Мы-субъекта с Другим.  

Труд и власть, любовь и смерть – неразрывные парные экзи-
стенциалы, неизменно сопровождающие человеческое существо-
вание, экзистенциально наполняя наше существование содержа-
нием и феноменологически оформляя нашу способность мыс-
лить. Особняком стоит лишь игра – последний феномен челове-
ческого бытия, предлагаемый нам О. Финком в качестве уни-
кального средства прорыва к подлинному миру. Мы вновь воз-
вращаемся к игре (или фантазии) – ключевому концепту финков-
ской философии. 

Играть может только человек. Homoludens неотделим от ho-
mofaber и от homopoliticus, ведь как в творчестве, так и во власти, 
а по большому счету в любви и страхе перед смертью, человек 
всегда играет. Но о каком смысле игры идет речь? О. Финк имеет 
ввиду не будничное толкование этого понятия, как отдых или ра-
                                                           
135 Финк Е. Основные феномены человеческого бытия. М.: Канон+РООИ «Реабилита-
ция», 2017. С. 324. 



107 

достную праздность, но предполагает фантазию – способность 
человека общаться с возможным и недействительным. Неверно 
располагать игру в детстве, любовь в середине жизни, а смерть в 
конце, ведь все пять основных феноменом человеческого бытия 
(экзистенциалы) всецело сопровождают нас на протяжении всего 
становления. Более того, становление субъекта и прорыв к под-
линному существованию невозможен без того, чтобы все они 
вторгались в нашу жизнь.  

Главной чертой игры является ее бесцельность и несоотнесен-
ность с самой человеческой жизнью или человеческими ценно-
стями (даже если среди них найти подлинные). Игра замкнута на 
самой себе, и игрок играет только ради того, чтобы играть. Воз-
можно, именно благодаря такой настроенности именно игра при-
носит человеку больше всего удовольствия и радости. Однако не 
надо думать, что игра в финковской трактовке – это погоня за 
удовольствием. Безусловно, игра может приносить радость и час-
то является средством борьбы с печалью, но все-таки первичной 
ее задачей является создание колеблющегося элемента нереаль-
ного в реальном и дальнейшее активное общение с воображае-
мым царством возможностей. 

Другой важной чертой игры является ограниченность прави-
лами. Что здесь важно, так это то, что правила эти создает не 
природа, не Бог, не некая «третья сила», а сам человек. Всякий 
игрок создает целый ряд правил, игровых средств и вещей, игро-
вых понятий и сам игровой смысл, которому готов подчиниться. 
В игре два мира пересекаются: мир обыденности, окружающий 
нас повседневно и ежечасно, остается с нами, но мир воображае-
мого, появившийся в результате работы нашей фантазии, вторга-
ется в наше мироощущение. Играющий ребенок (или взрослый 
человек) живет одновременно в двух царствах, ведь он пере-
страивает значение вещей из обыденного мира, наделяя их значе-
ниями фантазируемого мира. Синтез этих двух миров становится 
игровым миром, а человек, включенный в него, – игровым субъ-
ектом. 

Субъект игры – это, пожалуй, наиболее подходящее для 
взглядов О. Финка определение концепта, которым он хочет оза-
главить свои идеи о возможностях человека к построению своей 
субъективности и о прорыве к подлинному миру. Как бы немец-
кий философ нас не убеждал в том, что все пять феноменов чело-



108 

веческого бытия в равной степени важны и иерархически равны, 
игра все равно занимает у него особое место. Она маскируется во 
всех уже имеющихся экзистенциалах и чаще всего является спо-
собом облегчить человеческое переживание тяжелых экзистенци-
альных состояний.  

Третьей важной чертой является то, игра сохраняет гуссерлев-
скую интерсубъективность, для чего Ойген Финк вводит понятие 
«игровое сообщество». Игровое сообщество – это совокупность 
людей, вовлеченных в символическую ситуацию экзистенции, 
использующее нереальность сцены в качестве условия явления 
сверхреальной сущности136. При этом совершенно неважно о ка-
кой игре идет речь – об играющей с куклой девочке или о спор-
тивной игре, игре в театре или современной компьютерной игре, 
но О. Финке во многом интересует именно интерсубъективный 
момент, момент коэкзистенциальности в игре.  

В игре он различает две основные роли – зритель и игрок, но в 
самом игровом сообществе участвует и те, и другие. Зритель со-
участвует, сосуществует с игроками и полностью понимает ил-
люзорность происходящего, т.е. не является объектом чьей-либо 
иллюзии. Игрок, с другой стороны, различает себя как медиума 
игрового мира и как часть мира обыденности, но при этом не об-
манывает зрителей, а наоборот – создает мир с приданным ему 
содержанием, но тут же сообщает зрителю о том, что это сверх-
реальность сущности, т.е. всего лишь фантазируемая возмож-
ность нашего бытия или определенной экзистенциальной ситуа-
ции. И игрок, и зритель вживаются в ситуацию, являющуюся 
лишь одной из возможностей нашего мира, но при этом огражде-
ны от реальной угрозы, от разыгрываемой пустоты, страха, от-
чаяния, страдания и т.д.  

Обыденный мир постоянно путает нас, используя иллюзии 
наших чувства. Мир Ничто – пугает нас своей абсолютностью и 
непроглядной тьмой, не позволяющей его познать. Чистым для 
нас остается только игровой мир, созидаемый человеком для че-
ловека. С этим заключением могла бы поспорить концепция «за-
боты», предполагающая действование и оценку своей жизни 
внутри горизонта возможного, где заигрывание с миром не при-
ветствуется. Хайдеггеровская «забота», казалось бы, достаточно 
                                                           
136 Финк Е. Основные феномены человеческого бытия. М.: Канон+РООИ «Реабилита-
ция», 2017. С. 378. 



109 

полно описывает центральную антропологическую структуру че-
ловеческой жизни, но не включает в себя игру. Игра противосто-
ит «заботе», но является ли это негативной чертой? 

В обоих подходах есть нечто общее. «Игра», точно также как 
и «забота», является элементами онтологической структуры че-
ловека, хотя, в тоже время, оба этих способа субъективации мы 
не можем помыслить в чистом виде (как пытались мыслить бы-
тие Парменид или Гегель), поскольку антропоморфизм будет по-
стоянно принуждать нас понимать эти экзистенциалы как исклю-
чительно человеческие.  

Есть и существенные различия. Во-первых, внутренний смысл 
и ограничения игры, создаваемые человеком самостоятельно, 
дают возможность человеку строить субъективность на своих 
правилах (правилах создаваемого им игрового мир), т.е. придают 
субъекту характер самополагания и самоограничения, в то время 
как забота – это следствие нашей вброшенности в (онтологиче-
ский) мир, где человек уже оказывается в ситуации мира, т.е. ог-
раничения приходят извне. Во-вторых, коммуникативный харак-
тер игры предполагает играние друг-с-другом, в то время как за-
бота – удел человека вне das Man. В-третьих, игра предполагает 
настроение удовольствия, противостоящее печали, отчаянию, 
страданию, но в то же время не предполагает обязательного по-
гружения в хайдеггеровскую повседневность. Иными словами, 
забота и игра не противостоят друг другу, скорее, игра является 
более мягким и расширенными пониманием возможностей чело-
веческого существования.  

Итак, резюмируя все вышеизложенное, можно сказать, что эк-
зистенциальное мышление О. Финка не нацелено на прояснение 
концепции субъекта, но в его творчестве можно отметить немало 
интересных подходов к этой проблематике. В целом, его игровая 
модель субъективности сводится к трем основным пунктам: ме-
онтические основания мышления субъекта, гуссерлевская интер-
субъективность и хайдеггеровское бытие-к-смерти как главные 
ориентиры в становлении субъекта и, собственно, феномен игры, 
как основного метода прорыва к подлинному бытию.  

Во-первых, при попытке исследовать концептуальные идеи 
О. Финка, следует понять, что его интересует меонтическое из-
мерение субъекта. Это означает, в первую очередь, что человек, в 
своем становлении субъектом, должен преодолеть вторичное (на-



110 

учное, языковое) «обмирщение» и стать невовлеченным наблю-
дателем окружающего мира вновь, даже после преодоления есте-
ственной установки. С другой стороны, меонтическое Я предпо-
лагает, что о мире, окружающем субъекта, можно рассуждать 
только спекулятивно, вводя экзистенциалы (основные феномены 
человеческого бытия) как основную форму интеллектуального 
познания окружающего мира и прорыва к подлинному существо-
ванию. 

Во-вторых, О. Финк вводит как уже утвердившиеся в феноме-
нологической среде экзистенциалы, такие как труд и господство 
(гегелевская и марксовская линии), а также смерть (кантовская и 
хайдеггеровская линии), но и определяет важность введения та-
ких форм человеческого бытийственного опыта, как эрос (лю-
бовь) и игра. 

Влияние Э. Гуссерля на финковское понимание идеи субъекта 
понятно – ключевым понятием здесь выступает интерсубъектив-
ность. Любовь – важнейший экзистенциал, поддерживающий 
прочную связь Я и Другого, а также отвечающий за построение 
своей субъективности через экзистенциальную связь с Другим. 
Влияние М. Хайдеггера заключается в том, что именно он пропи-
сывает фундаментальную важность бытия-к-смерти, которую О. 
Финк отчасти дополнит, вводя культовость и социализацию этого 
феномена. Ученик Хайдеггера включает идею бытия-к-смерти в 
бинарность любви и смерти как предельных границ нашего су-
ществования и возможностей познания.  

В-третьих, нельзя не упомянуть сферу, где Ойген Финк дейст-
вительно продвигает свои оригинальные идеи – рассуждения об 
игре как важнейшем феномене человеческого бытия. Игра вы-
ступает у него и как средство преодоления ограниченности ра-
циональных средств познания и описания мира, и как средство 
возможного избегания, во-первых, чрезмерной социальности, т.е. 
чрезмерного вовлечения субъекта в das Man, а во-вторых, чрез-
мерного давления Ничто через, к примеру, страх смерти.  

В финковской интерпретации можно выделить три основных 
свойства игры, помогающих субъекту в его становлении. Первое 
свойство – замкнутость игры как деятельности самой себе, что 
делает субъекта независимым от вброшенности и позволяет обо-
гащаться радостью вне зависимости от озабоченности миром. 
Вторая черта – отсутствие тотальной зависимости игрового мира 



111 

от внутримирных феноменов и способность человека устанавли-
вать границы и правила воображаемой деятельности, создавая 
мир свободной фантазии с субъекто-ориентированными прави-
лами взаимодействий. Третья черта – сохранение коэкзистенци-
альной интерсубъективности в игровом мире, где сосуществова-
нию людей будет не опосредовано извне, а непосредственно по-
строено на основе общих и универсальных правил межчеловече-
ского взаимодействия внутри фантазии. 
 

  



112 

МАРТИН БУБЕР 
 

Творчество Мартина Бубера занимает значимое место в фило-
софии, культурологии, социологии, психологии и педагогике. Его 
диалектическая онтология является фундаментальным понятием 
всех его размышлений и точкой пересечения всех классических 
тем философии XX в.  

В XX в. многие философы продолжали курс, заданный в пре-
дыдущем столетии, на критику бинарного субъект-объектного 
мышления, видя в нем неспособность ответить на кантовский во-
прос о природе человека. Мартин Бубер не был исключением, 
однако его взгляд на проблему субъекта имеет ряд особенностям, 
не свойственным «коллегам по цеху». 

Во-первых, как он сам признается, истоками его философст-
вования и вопрошания о человеке является критика гегелевской 
диалектики, произведенной Л. Фейербахом, в которой последний 
понимает человека как высший предмет философии, имея ввиду 
не моральное или мыслящее существо, а «единство человека с 
человеком»137. Таким образом, уже в молодости Мартин Бубер 
формирует себя как философа на фундаменте экзистенциального 
интерсубъективизма.  

Во-вторых, Мартин Бубер имеет неоднозначное отношение к 
экзистенциализму постольку, поскольку в своих идеях опирается 
то на религиозные основания, то на философские аргументы. На 
такое обстоятельство, безусловно, влияет его противоречивое 
детство и юность: дед, с которым он начал жить с 3 лет, культи-
вировал в нем западноевропейскую интеллектуальную традицию, 
развивающую разум, логическую критику и исторические иссле-
дования, а летние каникулы юный Бубер проводил под влиянием 
хасидской иудейской традиции, которая подчеркивает непосред-
ственное, мистическое, спонтанное и радостное общение челове-
ка с Богом. Все его творчество показывает, что Бубера нельзя од-
нозначно отнести ни к религиозным экзистенциалистам, ни к 
традиции атеистической философии существования. 

В-третьих, подобно многим другим экзистенциалистам, авст-
ро-венгерский философ предпочитал в своих работах афористи-
ческий стиль, напоминающий Ницше или Кьеркегора, а развивал 
свои идеи в контексте тех проблем культуры, которые были 

                                                           
137 Бубер М. Два образа веры. М.: Республика, 1995. С. 182–184. 



113 

свойственны fin de siècle в целом: проблема отчуждения, пробле-
ма поиска языка общения с Другим, тупик рационализма, кризис 
морали и столкновение индивидуализма с общественным поряд-
ком.  

Свое виденье идеи субъекта и анализ развития концепции 
субъекта в истории философии Мартин Бубер излагает в работе 
«Проблема человека» (1943). Кроме того, в этой работе он выде-
ляет в истории человеческого духа две последовательно сменяю-
щие друг друга эпохи – эпоху обустроенности и эпоху бездомно-
сти, а отсюда формируется и два типа философов – непроблема-
тизирующие и проблематизирующие.  

К непроблематичным философам можно отнести Аристотеля, 
Спинозу или Гегеля, ведь в их учениях ощущается наличие бытия 
как фундамента человеческого бытия. Самопознание здесь еще 
не является главным инструментом выстраивания субъективно-
сти, поскольку Платон, будучи основателем такого направления в 
истории философии, не проблематизировал антропологический 
вопрос. Более поздний субъект Аристотеля восхищается челове-
ком как частью единого и нерушимого Бытия, восхищаясь им как 
микрокосмом Вселенной. 

В то же время Августин, Паскаль или Кьеркегор видят в бы-
тии лишь дикое поле, в надежности которого они сомневаются и 
ищут спасения от надвигающейся угрозы: страх и трепет для 
Кьеркегора, ужас перед бездной греха для Августина, страх перед 
безмолвием пространства для Паскаля. Аристотелевская идея 
души распадается на взаимовраждующие царства Добра и Зла, 
Света и Тьмы. Бездомный (без единого шарообразного мира или 
Космоса) и падший, составленный из тела и души, человек ищет 
путь к самому себе в тяготах собственного самопознания – и это 
уже начало жизни проблематизирующей ветки мыслителей. Сам 
Мартин Бубер будет относиться в большей степени ко второй, 
нежели к первой группе философов. 

Ключевой работой его экзистенциального учения является «Я 
и Ты» (1922), где дается подробный анализ двух концептов, рас-
крывающих отношения человека и мира: Я-Оно (или Он, Она, 
нем. нем. Ich-Es) и Я-Ты (нем. Ich-Du). Выражая в короткой фор-
муле задумку этой книги, можно сказать, что Истина не может 
быть достигнута человеком, как бы глубоко он ни ушел в себя, 
т.е. сами по себе, любые формы экзистирования не годятся для 



114 

достижения подлинного мира. Истину можно постигнуть только 
через отношение Я и Ты, через выход из всех форм отчуждения и 
установления коммуникации между человеком и человеком, че-
ловеком и миром и человеком и Богом.  

На первых страницах этого произведения понятия М. Бубер 
называет Я-Ты и Я-Оно основными словами (концептами), счи-
тая, что отдельное понимания Я (субъекта) не имеет смысла, но 
может пониматься только как часть основного слова Я-Ты или Я-
Оно138. Опытное познание мира позволяет раскрыться лишь Я-
Оно, но таким образом человек не становится сопричастным ми-
ру, ведь в таком типе отношений он познает не само отношение, а 
лишь объект, т.е. мир. С другой стороны, Я-Ты создает отноше-
ния человека с миром, с другими людьми или с духовными сущ-
ностями, например Богом. 

Я-Ты и Я-Оно принципиально отличаются друг от друга в 
том, как человек формируется как часть бытия. Я-Оно критикует-
ся Бубером за то, что оно окружает человека множеством «со-
держаний», поглощает его вещами и тесно связывает человека с 
прошлым, что усиливает его отделенность, оцепенение оторван-
ность от мира. Воплощая свое существование в Я-Оно, человек 
довольствуется приобретением опыта, использованием вещей и 
насыщением материальным, что позволяет ему обрести убежище 
и успокоение перед надвигающейся пустотой недействительно-
сти.  

Мир Оно обладает связностью в пространстве и времени, он 
надежен и безопасен, поскольку нагляден, проверяем и ощущаем 
с помощью органов восприятия. Этот мир воспринимается ис-
тинно таким, каким он представляется человеку, и только с по-
мощью него отдельно взятый человек может прийти к понимаю с 
другими людьми. Даже несмотря на то, что каждый человек 
представляет себе мир Оно по-разному, он все равно может быть 
общим объектом, поддерживающим жизнь в каждом индивиде.  

Я-Ты, напротив, сближает человека с миром подлинности и 
правильным отношением человека с миром. Тем не менее, он го-
раздо сложнее для понимания человеком: он не обладает связно-
стью  в пространстве и времени, и по сравнению с миром Оно, 
регистрируемым в конкретном и полезном, мир Я-Ты больше 
проявляется в жизни человека как диковинные лирико-драмати-
                                                           
138 Бубер М. Два образа веры. М.: Республика, 1995. С. 16. 



115 

ческим эпизоды, которые ослабляют привычные и устойчивые 
связи нашей повседневности  и устремляющих человека в ужа-
сающее, но ничем не заменимое чувство близости потаенной 
подлинности139. 

Мартин Бубер отмечает, что мир Оно неуклонно растет в сво-
их масштабах влияния на человечество и общество вообще. Само 
по себе Я-Оно не является злом, поскольку материя и объект не 
причастен злу, но Я-Оно является злом в том случае, когда пре-
тендует на то, чтобы быть самим бытием. Именно во втором слу-
чае мир Оно становится отчужденным для человека, превращаясь 
в удушающий кошмар.  

На протяжении всей человеческой истории различные культу-
ры взаимно впитывают влияние друг друга, наполняясь простым 
и примитивный, но наглядным и надежным опытом мира Оно, 
который позволяет обеспечивать сохранение, облегчение и осна-
щение человеческой жизни. Расширяясь, мир Оно толкает чело-
века к познанию опытного мира, все больше отдаляя его от по-
знания непосредственного опыта с миром Ты. При этом, обещан-
ная человеку духовная жизнь, проявляющаяся в речи, церкви, ис-
кусстве, представляет собой не более чем рефракцию на подлин-
ное отношения Я-Ты с миром.  

Повседневная и материальная жизнь любого члена современ-
ного общества обещает нам развитие личности, в частности, ее 
духовной составляющей. Однако многократно сказанное обеща-
ние сделать каждого личностью ни помогает ей достигнуть ис-
тинного отношения с миром Я-Ты. Духовная жизнь в западном 
обществе, в контексте которого и рассуждает М. Бубер, способ-
ствует лишь установлению связи между миром и Я, опосредован-
ной опытом и использованием окружающей человека материи. 
Если же понимать жизнь как продолжающееся в течение всей че-
ловеческой жизни умирание, то западноевропейская манера уста-
навливать отношения с миром в стиле Я-Оно не сможет обеспе-
чить духовного взращивания личности, оправдать человеческую 
экзистенцию и наладить отношения с идеей Бога.  

Австрийский мыслитель также вводит фигуру Вечного Ты, в 
которую помещает фигуру Бога и под которой подразумевает Ты 
Всех Существ, которая никогда не станет Оно. В этой работе 
видно значительное влияние Рудольфа Отто, но не только благо-
                                                           
139 Бубер М. Два образа веры. М.: Республика, 1995. С. 35. 



116 

даря его глубокому пониманию величия Бога в еврейской Библии 
и исследований в эсхатологии, но и благодаря развитию значи-
тельного концепта «нуменозного». Вслед за идеями Р. Отто, М. 
Бубер соглашается с тем, что понятие Бог – насыщенный термин, 
которым часто злоупотребляли в истории самых разных сооб-
ществ, но, несмотря на это, отношение отдельно взятого Ты к 
Вечному Ты всегда выражало безусловную исключительность и 
безусловную включенность140. 

Вхождение в отношения с Вечным Ты означает не полный от-
каз от всего, кроме Бога, но полный отказ от отношения Я-Оно, 
т.е. необходимо не просто отказаться от всего материального и 
опытного, но выстроить свою личность так, чтобы и с материаль-
ным и с духовным установить отношения по принципу Я-Ты. 
Только постигая все в окружающем мире через призму Я-Ты, т.е. 
утверждая весь окружающий мир в его собственной основе, мож-
но прорваться к подлинным отношениям с Вечным Я. Бога нель-
зя найти ни оставаясь с миром, ни удалившись от него, но под-
линные и чистые отношения с ним могут быть установлены толь-
ко при укреплении связи Я-Ты.  

Чувства зависимости от Бога или чувство тварности не могут 
в полной мере объяснить подлинное отношение человеческой 
личности с Богом. Доктрины погружения или вхождения Я в Бога 
также пытаются нас убедить в том, что две сущности становятся 
одним целым и, соединяя человека и Бога в разных комбинациях, 
скорее низводят действительность до иллюзии. Позиция Бубера 
гласит, что в проживаемой человеком действительности нет ни-
какого единства бытия. Внутренняя и внешняя, по отношению к 
человеку, действительность выражается не в какой-либо разъе-
диненной или сплавленной субстанции, но только в отношении, 
устанавливаемом человека через действие. 

Религиозная ситуация человека представляет собой неразре-
шимую антиномику. Подобно тому, как Кант пытался релятиви-
зировать философское противоречие между необходимостью и 
свободой, относя первую к миру явлений, а вторую – к миру су-
щего, чтобы они обладали взаимозначимостью, Бубер хочет объ-
единить отношение Я-Оно и Я-Ты в отношении Я с Вечным Ты, 
т.е. с Богом.Чередуя актуальность Ты и латентность Оно, он пы-
тается объяснить нам, что ситуация веры разрешима человеком 
                                                           
140 Бубер М. Два образа веры. М.: Республика, 1995. С. 59. 



117 

всегда лишь в религиозной индивидуации, т.е. в том, как отдель-
но взятый человек сможет сочетать в себе свою материально-
телесную сущность мира Оно и вечно-духовную сущность мира 
Ты. В отношениях с Богом человек должен удержать связность 
пространства и времени, взятых из мира Оно и совместить их со 
способностью духовно преображать окружающий мир, приобре-
таемой в отношениях Я-Ты. 

На страницах своей главной книги Мартин Бубер кратко упо-
минает о трех жизненных сферах, где человек способен выстраи-
вать свои отношения с миром. Первая сфера – жизнь с природой, 
вторая сфера – жизнь с другими людьми и третья сфера – жизнь с 
духовными сущностями. Это совокупность физического, психи-
ческого и ноэтического миров соответственно, по своей задумке 
похожа на гуссерлевскую и, даже в большей степени, хайдегге-
ровскую феноменологию (у последнего, к примеру, мы обнару-
живаем схожую аналогию в сферах жизни: безмирный камень, 
скудомирное животное и мирообразующий человек)141. Однако 
для Бубера все эти три сферы жизни пронизаны Вечным Я, и со 
всеми этими сферами человек должен наладить отношения Я-Ты.  

В отличие от подхода М. Хайдеггера, М. Бубер смотрит на 
сферу жизни с людьми более позитивно и указывает на ее прин-
ципиальную значимость, вытекающую из того, что только в ней 
человек способен установить диалог ссебе подобным существом 
и сделать речь и обратную речь главным проводником всяческого 
диалога Я-Ты. Отношению человека с человеком при помощи ре-
чи он посвятит свою отдельную работу «Диалог» 1930 г. 

Особого упоминания заслуживает проблема одиночества, по-
нимаемая австрийским мыслителем в нескольких вариантах: 1) 
одиночество как свобода от приобретения опыта и использования 
окружающего мира (чистые отношения Я-Ты); 2) одиночество 
как отказ от Я-Ты и порабощение привязанностями с миром опы-
та (чистые отношения Я-Оно); 3) одиночество как необходимость 
очищения от опытного и материального Оно для восхождения к 
пониманию Я-Ты (подлинное Я-Ты); 4) одиночество как само-
упоение в созерцании становления своей собственной души, диа-
лог с самим собой и падение духа, связанное с отказом от всяче-
ского диалога (не подлинное Я-Ты или отношения Я-Я). В целом, 
                                                           
141 См. подробнее: Хайдеггер М. Основные понятия метафизики. Мир-конечность-
одиночество. СПб.: Владимир Даль, 2013. С. 275–287. 



118 

М. Бубер не считает, что одиночество является плохим способом 
существования, но рассматривает его либо как часть подлинного 
становления и как подготовку к диалогу Я-Ты, если одиночество 
рассматривается в 1 и 3 вариантах, либо как тупиковый путь ста-
новления, если рассматривается 2 и 4 вариант. В позитивных 
случаях, даже после продолжительного одиночества, человеку 
необходимо вхождение в диалог с Другим.  

Возвращаясь к упомянутой ранее работе «Диалог» (1930), не-
обходимо отметить, что под самим понятием диалога понимается 
не столько общение людей друг с другом, сколько любой тип от-
ношений, устанавливающийся между ними142. Мартин Бубер по-
лагает, что не все, что по своей явленности напоминает нам диа-
лог, является жизненным диалогом по своей сущности. В под-
линном диалоге, который может быть выражен как в словах, так 
и в молчании, каждый участник вводит в сферу своего понимания 
и ощущения мира другого участника, с уважением относясь к 
любой своеобразности Другого (это развитие темы отношения Я-
Ты, развиваемое далее). С другой стороны, технический диалог 
вызывается необходимостью объективного и опытного взаимо-
понимания двух людей, связанных формальными связями, на-
пример коллег, партнеров, законных супругов и т.п. (отношения 
Я-Оно). В третьем случае, замаскированный под диалог монолог 
предполагает, что любое множество людей, говоря друг с другом, 
на самом деле говорят лишь о себе, выводя за пределы Другого 
как незначимую часть многообразного бытия (отношения Я-Я, 
которым мы условно назвали один из негативных видов одиноче-
ства).  

Так как может быть установлен подлинный диалог между 
двумя людьми? Можно рассмотреть несколько способов отноше-
ния одного человека с другим. Во-первых, наблюдение одного 
человека за другим, которое понимается как духовное и внутрен-
нее запечатление черт наблюдаемого Другого. Выслеживать и 
отмечать черты человека, с которым есть намерение вступить в 
диалог – значит не только максимально полно выделить его ин-
дивидуальность от других окружающих, но и ясно обозначить 
отличия своего Я от Я другого Я. 

Во-вторых, созерцание как способ установления диалога 
предполагает спокойное и уже не аналитическое ожидание того, 
                                                           
142 Бубер М. Два образа веры. М.: Республика, 1995. С. 108. 



119 

что одному человеку будет дано увидеть в Другом. Непроизволь-
ная и органическая свобода пребывания Другого в этом мире по-
знается ровно в той мере, в какой возможно увидеть ее без зара-
нее заготовленных ожиданий, ведь созерцатель познает не харак-
тер или выражение Другого, а то, что происходит под воздейст-
вием Другого с миром. 

Оба этих способа подразумевают наличие желания восприни-
мать Другого как некий предмет, отделенный от наблюдателя и 
от его личной жизни и поэтому восприятие Другого, для этих 
двух способов осуществлять диалог, не требует от них каких-
либо судьбоносных действий, ведь любая ошибка в понимание 
Другого не приведет к фатальным последствиям, поскольку 
ошибка произойдет в отдаленнейших сферах собственной экзи-
стенции.  

В-третьих, проникновение как принципиально новый подход к 
выстраиванию диалога возможно только в весьма парадоксаль-
ной ситуации. Проникновение возникает не когда Другой говорит 
со мной или взаимодействует со мной по собственному желанию, 
а когда нечто (Вечное Ты) говорит с моим Я через Другого. Дру-
гой человек может быть со мной не связан ничем, он может даже 
не заметить меня, но нечто в нем говорит со мной и говорит мне 
что-то, что становится необходимым для моей дальнейшей экзи-
стенции. Другой человек мог не быть предметом моего внимания 
или созерцания, но через него Вечное Ты проникает в меня и хо-
чет оказать на меня какое-либо воздействие, или научит меня че-
му-то. Другой человек может даже в дальнейшем не быть про-
водником этого проникновения и сказанное Вечным Ты слово 
будет передаваться где-то, когда-то и кем-то уже в другой ситуа-
ции Диалога, но несомненной останется только установленная 
связь с Другим, требующая ответа и укрепляющая мою экзистен-
циальность. 

Видно, что самыми разными способами австрийский мысли-
тель погружает субъекта в соприкосновение с Богом, выражаю-
щемся в Вечном Ты и в построении отношений Я-Ты с Другим. В 
силу этого не является странным и то, что его поздние работы все 
больше склоняются к обсуждению религии, соотношению этики 
и религии, необходимости выбирать индивидуализирующую ве-
ру. Этим темам посвящены такие философские работы, как «Два 
образа веры» (1951), «Затмение бога» (1952), «Основы межчело-



120 

веческого» (1953), «Происхождение и сущность хасидизма» 
(1960). Рассматривать всю глубину сложного и небесспорного 
толкования религиозных вопросов не входит в наши задачи, но 
некоторое резюме по ним дать необходимо. 

В своих религиозных работах М. Бубер последовательно изла-
гал идею необходимости открытости и установления диалога ме-
жду иудаизмом и христианством посредством некоторых элемен-
тов обоих религий: открытость к трансценденции, признание за 
человеком статуса морального существа, идеи совершенства, 
блага и спасения.  Будучи учеником В. Дильтея, Мартин Бубер 
вносит в понимание религии множество мистических элементов, 
но в теологических вопросах также часто следует линии Кант – 
Кьеркегор – Ницше. Подобный синтез идей привел его к соци-
ально-философскому анализу коммуникаций между человеком 
как субъектом и метафизической и мифической фигурой Вечного 
Я. Поскольку межличностное общение необходимо как часть 
всеобщей связи со священным, в частности с фигурой Бога, то и 
каждый человек находится в ответе не только за себя, но и за 
другого, защищая тем самым каналы коммуникации с Богом че-
рез сбережение жизни каждого человека. Развивая учение о хаси-
дизме, Бубер видит идеальный образец общности людей именно 
в хасидской общине.  

Резюмируя вышесказанное, можно дать краткую характери-
стику того, что нового смогли привнести экзистенциальные идеи 
Мартина Бубера в концепцию субъекта.  

Во-первых, продолжая традицию Э. Гуссерля, Бубер синтези-
рует экзистенциальный потенциал человеческого познания и 
идею интерсубъективности, выстраивая свою философию диало-
га. Субъективность всегда строится в контексте межиндивиду-
альной коммуникации, строящейся на поиске отношений Я-Ты с 
другими людьми и стремящейся нивелировать влияние отноше-
ний Я-Оно. 

Во-вторых, ученик Дильтея не отходит от привнесения в кон-
цепцию субъекта мистических и религиозных идей, что выража-
ется в образе Вечного Ты. Бог привносится в философскую ан-
тропологию Мартина Бубера как предельная и имманентная сущ-
ность, подтверждающая дихотомию подлинности и неподлинно-
сти и являющаяся единственным проводником к подлинному су-
ществованию.  



121 

В-третьих, подлинная субъективность в его философии воз-
можна только когда человек пассивен и незаинтересован, по-
скольку наблюдение или созерцание могут только отчасти подго-
товить человека к отношения Я-Ты и отказаться от абсолютиза-
ции отношений Я-Оно. Проникновение Вечного Ты и достиже-
ние подлинного существования возможно только когда Бог про-
являет активность и сам обращаетсяк человеку через Другого.  

Таким образом, философское ви´дение концепции субъекта 
слабо систематизировано и не имеет четкого ответа на вопрос, 
как человеку построить свою субъективность. Емудостается не-
подлинный мир Оно, с которым он вынужден бороться, связывая 
свою экзистенцию с Другим в надежде, что Вечное Ты найдет 
связь с ним и свяжет со священной и божественной сферой бы-
тия. Коммуникативная модель субъективности М. Бубера пред-
полагает пассивность и непроизвольность, оставляя человека в 
междумирье – на границе между Оно неподлинности и подлин-
ности священного Ты. 
  



122 

ЭРИХ ФРОММ 
 

Э. Фромм был ведущим психоаналитиком Франкфуртской 
Школы. Он черпал свое вдохновение у З. Фрейда, К. Маркса, В. 
Райха и был известен тем, что скептически относился ко многим 
причинно-следственным связям, которые выстраивали мэтры 
критической школы – Адорно и Хоркхаймер. Среди всех франк-
фуртцев он более других был нацелен на анализ личности и воз-
можных путей его освобождения от гнета капитализма.  

Немецкий ученый занимался тем, что носит название «экзи-
стенциальный психоанализ» или «гуманистическая психология». 
Его учение вобрало в себя идеи марксизма, фрейдизма и экзи-
стенциализма. Данное учение было построенона убеждении в 
том, что основным источником всех экзистенциальных состояний 
(страх, одиночество, тревога и т.п.) является оторванность чело-
века от мира природных стихий: «эволюция человека основана на 
утрате им изначального дома – Природы – и невозможности сно-
ва вернуться к нему»143. По мнению Э. Фромма, исследовать лич-
ность можно только в свете всего человечества в целом. 

В 1912 г. Адольф Левенштейн провел исследование посвя-
щенное влиянию монотонного труда на психологическое исто-
щение людей. Получив в результате три психологических типа – 
революционный, амбивалентный и консервативно-почтительный 
– Левенштейн предвосхитил работы Э. Фромма по корреляции 
психологических типов и их способности противостоять фашиз-
му. Например, в исследованиях 30-х гг. он выделял два типа ха-
рактера человека – революционный и мазохистский144. Первый 
был нацелен на выделение своего Я из общей массы людей и 
стремился к изменению своей судьбы. Второй, напротив, тяготел 
к слиянию с массой и хотел отдать свое будущее в руки автори-
тетов или высших сил.  

Параллельно с этим, уже в «Бегстве от свободы»145 (1941) Э. 
Фромм вводит два типа свободы – «свободу от» и «свободу для». 
Оба типа – революционный и мазохистский – могут быть нацеле-
ны на «свободу от» авторитета или общественных условностей, 
но лишь первый из них способен перенаправить ее в «свободу 
                                                           
143 Фромм Э. Здоровое общество. М: ACT: Транзиткнига, 2005. С. 32. 
144 Джеффрис С. Гранд-отель «Бездна». Биография Франкфуртской школы. М.: Марги-
нем Пресс, 2018. С. 265. 
145 Фромм Э. Бегство от свободы. Человек для себя. М.: ACT: ACT МОСКВА, 2006.  



123 

для», в то время как мазохистский тип вскоре начнет искать но-
вый авторитет. Фромм полагал, что авторитарный характер озна-
чает неспособность полагаться на себя, быть независимым и тер-
петь свободу. Им нужно обязательно чувствовать связь, не тре-
бующую разума или любви. Такой тип личности нацелен на соб-
ственное упразднение и слияние с чем-то большим.  

Такому типу личности Э. Фромм противопоставляет зрелого 
человека, которому не нужно цепляться за других, потому что он 
способен активно схватывать и постигать мир, людей и окру-
жающие его вещи146. Этот термин обозначает мнимое освобож-
дение сексуальных отношений, моды или музыки. Если в раннем 
капитализме еще была жива народная культура, идущая снизу, то 
развитый капитализм вполне успешно навязывает массовую 
культуру сверху. Например, художественная литература добро-
соседства и сентиментальности была вытеснена детективами и 
гангстерской литературой с обилием секса и насилия, т.к. потре-
бителю захотелось испытать другие ощущения, эмоции, стать ча-
стью навязываемой культуры. «Аффирмативный характер куль-
туры» – так Маркузе назвал состояние, при котором в обществе 
культурная жизнь отрывается от материального базиса и служит 
примирением ее потребителей с экономическим неравенством147.  

Начиная другую свою книгу – «Человек для себя» (1947)148, 
Фромм ставит проблему следующим образом: «Современный че-
ловек чувствует тревогу и замешательство. Он трудится и стре-
мится, но испытывает смутное чувство бесплодности своих уси-
лий. В то время как его власть над материей растет, он ощущает 
бессилие в своей индивидуальной жизни и в обществе. Создавая 
все новые и лучшие средства овладения природой, он увязает в 
сетях этих средств и теряет представление о цели, которая един-
ственная придает им значимость – о человеке как таковом. Став 
господином природы, он сделался рабом машин, созданных его 
собственными руками. При всех своих знаниях о материи, чело-
век невежественен в самых важных и основополагающих вопро-
сах человеческого сосуществования: что такое человек, как он 
должен жить, как может быть высвобождена и продуктивно ис-
                                                           
146 Фромм Э. Бегство от свободы. Человек для себя. М.: ACT: ACT МОСКВА, 2006. С. 
180. 
147 Маркузе Г. Критическая теория общества: Избранные работы по философии и соци-
альной критике. М.; АСТ: Астрель, 2011. С. 329. 
148 Фромм Э. Человек для себя. М.: Астрель, 2012. 



124 

пользована огромная энергия, заключенная в самом человеке?»149 
Эта книга, которая вскрывает в основном психологические про-
блемы человека как субъекта, является продолжением его про-
ектной книги «Бегство от свободы»150, где Фромм начинает под-
нимать проблему кризисного состояния современного человека. 
Можно выделить несколько идей, по векторам которых немецкий 
психоаналитик развивает свою концепцию.  

Во-первых, поднимается проблема психического состояния 
человека, т.е. субъекта. Беспокойство, тревога, страхи, замеша-
тельство – такие характеристики приписывает немецкий ученый 
современному человеку. Описывая проблемы XX века, Э. Фромм 
указывает на наличие у человека сверхсвободы, которая обуслов-
лена расширением демократии вширь и вглубь современного об-
щества. В то же время он говорит о том, что войны, которые име-
ли место быть после Второй Мировой войны – это лишь послед-
ние реликты старого мира, экономические кризисы – случайно-
сти, а авторитарные режимы списывали на редкие явления, когда 
до власти добирались безумцы. Именно такая иллюзорность со-
временного мира ведет человека к тому, что он абстрагируется от 
реальности и даже не предполагает по какой причине у него воз-
никают вышеперечисленные характеристики. 

Во-вторых, делается акцент на материальный успех человека. 
При этом можно рассматривать успех в двух перспективах. Од-
ной из них является глобальный успех человечества, который 
выражается в невероятно быстром развитии технологий, которые 
дают людям все большую власть не природой, над окружающим 
миром, над так называемым объектом. Современные технологии 
дают защиту, знания, силу предсказания, нивелируют расстояния 
и время, которое необходимо было тратить раньше. Человек смог 
подчинить себе время и пространство, но не смог подчинить себе 
самого себя, как сказал бы М. Фуко. Вторая перспектива – это 
индивидуальный материальный успех. Либерализм в экономике, 
демократия в политической сфере и социальное равенство, к ко-
торому современное общество приходит через использование 
элементов социализма, приводит общество в состояние всеобщей 
материальной радости, где каждый человек может позволить себе 
гораздо больше, чем человек, который жил в любой развитой 
                                                           
149 Фромм Э. Человек для себя. М.: Астрель, 2012. C. 17. 
150 Фромм Э. Бегство от свободы. Человек для себя. М.: ACT: ACT МОСКВА, 2006.  



125 

стране в предыдущие века и эпохи. Человек имеет возможность 
приобрести все, но знает ли он, что он ему действительно нужно.  

В-третьих, и это наиболее важный и заключительный пункт, 
человек призвал себе на помощь не только экономический успех, 
социальное равенство и политическую свободу, но и технологи-
ческий процесс, который в современном мире приобретает все 
более высокий темп развития как в количественном, так и в каче-
ственном смысле. По мнению Э. Фромма, единственная сфера, в 
которой человек не продвинулся, – это сфера человеческих от-
ношений. Именно здесь всплывает проблема этики, которая 
должна являться передаточным механизмом между человеком 
(личностью, индивидом, субъектом) и миром при условии, что 
под миром подразумевается общество, экономическое простран-
ство, технологическая сфера, сфера властных отношений и т.д.  

Общее настроение Э. Фромма весьма пессимистичное. По его 
мнению, современный человек испытывает негативные эмоции 
все чаще – страх, злость, неуверенность, апатию, усталость, тре-
вогу. Все эти явления взрывают социальную среду, в которой от-
ражаются эти эмоции – самоубийство, желание причинять боль и 
страдание, насилие, воровство, супружеские измены, нигилизм, 
психологические расстройства. Человек себя потерял в том про-
странстве, которое сам себе и построил и угодил в ловушку, ко-
торая первоначально была задумана как уютный дом. В конце 
концов, потеряв себя, современный субъект также потерял связь с 
окружающим себя миром и с окружающими его другими субъек-
тами. Если ситуация не изменится и современные тенденции бу-
дут прогрессировать, то общество придет к точке невозврата, за 
которой его ждет лишь гибель.  

В своей работе «Здоровое общество»151 (1955) Э. Фромм пред-
ложил новую классификацию – накопительный тип характера 
при раннем капитализме, рыночный характер в послевоенном ка-
питализме и продуктивный характер как альтернативный капита-
листическому укладу тип личности, которому важнее быть, чем 
иметь. Он настаивает, что психически здоровый человек отлича-
ется от больного тем, что он способен дать ответы на экзистенци-
альные вопросы – ответы, которые более всего импонируют его 
экзистенциальным потребностям. Подобно животным, человек 
обладает физиологическими потребностями, такими как пища, 
                                                           
151 Фромм Э. Здоровое общество. М: ACT: Транзиткнига, 2005. С. 34. 



126 

секс, безопасность. Однако человеку свойственны и специфиче-
ские экзистенциальные потребности, присущие только ему, и ко-
торые могут подтолкнуть нас на путь воссоединения с природой. 
В этой работе Эрих Фромм продолжил культивировать чувство 
всеобщей любви и активное проявление своей личности во всех 
сферах жизни. Здоровый индивидуум обладает лучшей способно-
стью находить пути соединения с миром, при этом он удовлетво-
ряет потребности в установлении связей, преодолении себя, уко-
рененности в мире, самоидентичности и наличии системы цен-
ностей. 

Потребность в установлении связей – это первая экзистенци-
альная потребность человека. По мнению Фромма, существует 
три основныенаправления, по которым человек может вступать в 
отношения с окружающим его миром через подчинение, власть и 
любовь. 

С точки зрения философа, две первые модели поведения не 
дают личности подлинного и нормального развития. Покорные 
люди ищут взаимоотношений с властными и соответственно, на-
оборот, властные – с покорными. Когда властный человек и по-
корный человек находят друг друга, то они достаточно часто 
вступают в союзные отношения, удовлетворяющие их обоих. 

Люди, которые обнаруживают себя в подобных союзных от-
ношениях, оказываются привязанными друг к другу не чувством 
любви, а жаждой установить связь той потребностью, которая 
никогда не сможет быть подлинной. В глубине такого рода парт-
нерства лежит бессознательное чувство враждебности к партне-
ру, поскольку тот не может в полной мере удовлетворить его по-
требности. Поэтому они ищут нового подчинения или власти, 
ищут новых людей и становятся всё более зависимыми от своих 
все новых и новых партнеров. 

Единственная продуктивная стратегия поведения – это лю-
бовь. Она удовлетворяет потребность человека в соединении с 
миром. «Любовь, говорит Фромм, – объединение с кем-либо или 
чем-либо при условии сохранения обособленности и целостности 
своего собственного Я. Это переживание причастности к общно-
сти, позволяющее человеку полностью развернуть свою внутрен-
нюю активность»152. В любви человек един во всей Вселенной, 
оставаясь самим собой. 
                                                           
152 Фромм Э. Здоровое общество. М: ACT: Транзиткнига, 2005. С. 41. 



127 

Вторая экзистенциальная потребность человека – потребность 
в преодолении самого себя. Фромм понимает эту потребность как 
желание подняться над своим пассивным и случайным существо-
ванием в «царство целеустремлённости и свободы». Эту потреб-
ность человек может удовлетворить как позитивно, так и нега-
тивно. Свою пассивную природу человек может преодолеть через 
созидание жизни или через уничтожение. Человек, осознавая 
свою творческую способность, может создавать искусственные 
творения (произведения искусства, научные концепты, веру, со-
циальные институты, материальные и моральные ценности). В 
творчестве человек проявляет свою любовь и заботу ко всему, 
что создает человечество вообще. 

С другой стороны, преодоление жизни может происходить пу-
тем разрушения или подчинения Другого. Человеку свойственна 
злонамеренная агрессия, проявляющаяся в самых разных престу-
плениях не только ради выживания, но и по другим причинам. 
Фромм поясняет путь разрушения так: «В акте разрушения чело-
век ставит себя над жизнью, он преодолевает ограниченность, 
присущую ему как твари. Таким образом, стремление человека 
преодолеть свою ограниченность ставит его перед решающим 
выбором между созиданием и разрушением, любовью и ненави-
стью»153. 

Третьей экзистенциальной потребностью человека немецкий 
мыслитель называет потребность в укорененности. Подобная по-
требность вызвана тем, что человек обладает необходимостью 
обнаружить свои корни, т.е. дом, в котором он родился собствен-
но как человеческое существо, и утвердиться в нем. Поскольку 
человек в силу своего развития (духовного, культурного, соци-
ального) ушел из лона природы, но обрел продвинутое сознание, 
он постоянно осознать свою потерю и преодолеть подобную изо-
ляцию.  

Четвёртой и важной экзистенциальной потребностью, соглас-
но Э. Фромму, является потребность в осознании себя как от-
дельной сущности, или потребность в самоотождествлении. Для 
большинства людей самоидентичность означает привязанность к 
самым разным группам – нации, религиозной общине, профес-
сиональному сообществу и т.д. Вместо отождествления с кланом, 
считает Фромм, развивается так называемый стадный инстинкт, 
                                                           
153 Фромм Э. Здоровое общество. М: ACT: Транзиткнига, 2005. С. 46. 



128 

основанный на чувстве своей несомненной принадлежности тол-
пе. Этот процесс происходит, даже если группа прикрывается ил-
люзией индивидуальности, объясняя однородность толпы и кон-
формизм своих участников: «Для большинства людей индиви-
дуализм оказался лишь фасадом, за которым скрывалась неспо-
собность достичь индивидуального чувства самотождественно-
сти»154. 

Однако в случае, если человек вообще себя ни с кем не ото-
ждествляет, есть риск потерять рассудок. Такая угроза является 
для людей мощным фактором мотивации, заставляя сделать все 
возможное, чтобы приобрести чувство самоидентичности. Пси-
хологически здоровый человек имеет гораздо меньшую потреб-
ность соответствовать какой-либо толпе и отказывается от ощу-
щения собственного Я. Психологически здоровым людям не 
нужно ограничивать свою свободу и проявлять собственную ин-
дивидуальность, чтобы успешно существовать в человеческом 
обществе, т.к. сильной стороной их самоидентичности является 
ее подлинность. 

Завершающая этот список экзистенциальная потребность, 
описанная Эрихом Фроммом, – потребность в системе ценностей. 
Человеку нужна система взглядов и ценностей, помогающая ему 
ориентироваться в окружающем его мире. Система ценностей по-
зволяет организовать все то количество стимулов и раздражите-
лей, с которыми он сталкивается на протяжении своей жизни. 

У каждого человека есть своя философия, включающая в себя 
внутренне согласованную систему взглядов на мир. Если окру-
жающий мир сталкивает его с явлениями или событиями, не впи-
сывающимися в рамки упомянутой системы, они воспринимают-
ся человеком как «неразумные» или «ненормальные». С другой 
стороны, если проявление мира совпадает с тем, как человек его 
видит, то это понимается им как «здравый смысл». Чтобы приоб-
рести и сохранить свою систему ценностей, люди способны прак-
тически на любые действия, вплоть до самых радикальных. 

В следующей книге «Искусство любить» (1956)155 Эрих 
Фромм четко указывает три основные проблемы современного 
общества и человека: человек любит себя, а не Другого; люди 
выбирают партнерские отношения в любви; любовь понимают не 
                                                           
154 Фромм Э. Здоровое общество. М: ACT: Транзиткнига, 2005. С. 76. 
155 Фромм Э. Искусство любить. М.: АСТ, Астрель, 2009. 



129 

как способность, а как одномоментное чувство.  
Любовь понимается в этой работе как способ разрешения 

важнейшей человеческой потребности – преодоление собствен-
ной отчужденности и освобождение от плена одиночества (среди 
других, менее удачных способов он перечисляет органистиче-
ское, коллективистское и творческое преодоление). При этом лю-
бовь не должна иметь один объект, она должна пониматься как 
образ мысли, как способ жить и реализовать потенциал человече-
ского субъекта.  

Он подробно описывает кризис человека, рассматривая пять 
видов любви, которые были утеряны в капиталистическом обще-
стве, – братская любовь, материнская любовь, любовь к себе, лю-
бовь к Богу и эротическая любовь. Капитализм либо уничтожил, 
либо извратил разнообразные формы любви, превратив это пре-
красное чувство в капитал в романтических рыночных отноше-
ниях и сделав людей «автоматами, отчужденными друг от друга в 
своей одинаковости». Автоматы не могут любить: они могут об-
менивать свои личные «наборы качеств» и надеяться на справед-
ливую сделку. Все, что охватывается взаимоотношениями этого 
типа, – это хорошо отлаженные отношения между двумя людьми, 
которые всю жизнь остаются чужими друг другу, которые не 
достигают «глубинной связи», но соблюдают взаимную вежли-
вость и стараются сделать друг другу приятное. Так, человек как 
субъект лишь убегает от страха одиночества, но не реализует 
свой человеческий потенциал. 

Современная семья или пара чаще всего превращаются в эрзац 
подлинной любви между двумя людьми, поскольку капиталисти-
ческая культура воспитывает потребителей и производителей, 
главным механизмом контроля которых является стандартизиро-
ванные развлечения и монотонная работа, что позволяет гаранти-
рованно избавлять человека от чувства одиночества. Подлинная 
любовь как активная действенная способность посвящать себя 
Другому, не ожидая ничего взамен, не нужна такой системе и 
приводит к тому, что брак перестает быть союзом двух Других, 
которые в этом союзе способны построить субъективность друг 
друга. 

Наиболее популярная из поздних работ Э. Фромма «Иметь 
или быть» (1976)156 была посвящена проблеме общества потреб-
                                                           
156 Фромм Э. Иметь или быть? М.: АСТ, Астрель, 2010.  



130 

ления и материалистическому развитию современной культуры. 
Здесь мы обнаруживаем пересечения с работами Г. Марселя и его 
диалогикой «иметь и быть», хотя сам Фромм полагается на мар-
ксистско-фрейдистский анализ. 

В основе проблемы невозможности достижения человеком 
подлинного существования лежат две основные причины – люди 
подменили счастье удовлетворением потребностей и объявили 
эгоизм во главе качеств. Опираясь на эгоизм и желание потреб-
лять, я чувствую неприязнь ко всем остальным людям – к моим 
друзьям, партнерам, коллегами, начальникам, подчиненным и т.д. 
Я никогда не бываю и не могу быть довольным, ибо моим жела-
ниям нет конца; я вынужден завидовать тем, кто богаче меня, и 
бояться тех, кто беднее меня. Однако действую я так, чтобы по-
казаться себе и Другому веселым, счастливым, честным и друже-
любным человеком, каким пытается выглядеть любой из нас. 

Иметь или быть – это два концепта, обозначающих ценност-
ные ориентации субъекта или его способы существования, пре-
обладание которых определяет целостность человека со всеми 
его мыслями, чувствами и поступками. Человек с ориентацией на 
«иметь» относится к этому миру как хозяин к собственности или 
как своему имуществу, где вскрывается такое отношение, когда Я 
хочет всех и вся, в том числе и самого себя и Другого, сделать 
своей собственностью. С другой стороны, человек с ориентацией 
на «быть» ничего не имеет и не хочет подчинять себе Другого, но 
счастлив тем, что с удовольствием продуктивно использует свои 
способности и находится в единстве со всем миром и окружаю-
щими людьми. 

Подлинное существование субъекта лежит в плоскости модуса 
«быть», в связи с чем Э. Фромм обращается к лейтмотивам Вет-
хого Завета: «Оставь то, что ты имеешь, освободись от всех уз: 
будь!» И если в иудаизме Шаббат – это восстановление полной 
гармонии человека с Другими и с природой, подтверждение того, 
что у него ничего нет, он не преследует никаких целей, за исклю-
чением одной – «быть», то современное воскресенье является 
днем развлечений, потребления и бегства от самого себя. Еще бо-
лее сильные призывы к отказу от обладания немецкий мыслитель 
обнаруживает в Новом Завете и у Мейстера Экхарта.  

Как и по отношению к воскресенью, современная культура 
выстраивает отношения человека со всем окружающим миром. 



131 

Приобретение, владение и получение прибыли – вот неотъемле-
мые и безусловные права индивида в индустриальном обществе. 
Идея Я как субъекта обладания объектом создает ситуацию, при 
которой определение человеческой индивидуальности задается 
фактом обладания разными объектами. Человек, который реали-
зует свою субъективность в плоскости «иметь», видит завершен-
ность своего существования в превосходстве над Другими, дос-
тигаемом обладанием большим количеством материальных благ 
без концентрации на благах духовных.  

Развивая концепты кьеркегоровского глубинного страха, Э. 
Фромм переносит его на общество потребления и говорит о со-
временной личности как о субъекте, находящемся в постоянном 
страхе потерять свое тело, имущество, статус, т.е. вещи, в сущно-
сти своей дающие ему гарантии неподлинного существования. 
Подлинное существование или, как говорит немецкий философ, 
модус бытия (быть, а не иметь) становится возможным только 
при наличии у человека свободы и критического мышления.  

В современном обществе потребление становится важным мо-
дусом человеческого существования, и немецкий мыслитель ут-
верждает необходимость построения общества «экзистенциаль-
ного бытия», где ограничение акционеров и руководителей кор-
пораций и активное гражданство, выраженное в сознательном 
экономическом и политическом участии, должно привести к но-
вому обществу «неотчужденного индивида», ориентированного 
на бытийствовании, а не обладании. Новый человек утверждает 
свое подлинное существование путем закрепления уверенности в 
себе через сочувствие и потребности в любви и созидании, вме-
сто потребности покорять мир и становится рабом материи и соб-
ственности.  

Не претендуя здесь на исчерпывающий анализ всех работ не-
мецкого экзистенциального психоаналитика, среди множества 
которых есть устойчивые идеи, создающие каркас всех его рас-
суждений, мы попытаемся подвести некоторые итоги. Что гово-
рит Эрих Фромм о субъекте? 

Во-первых, очевидно, что его взгляд на проблему субъекта 
весьма пессимистичен. Современный человек не видится ему во-
площением подлинного субъекта, ведь он далек от того, чтобы 
хотя бы удовлетворить основные экзистенциальные потребности, 
не говоря уже о полноценной реализации всего гуманистического 



132 

и творческого потенциала. От тревожного субъекта в ранних ра-
ботах к автоматизированному субъекту или квазисубъекту по-
требления в поздних работах – Фромм придерживается единого 
вектора мысли, согласно которому современная культура не 
только не заинтересована в том, чтобы человек был способен к 
субъективации, но и уничтожает остатки субъективности в каж-
дом здравомыслящем индивиде.  

Во-вторых, экзистенциальная проблематика человека как 
субъекта раскрывается Фроммом в социальном контексте совре-
менности, где капиталистическое общество необходимо заменить 
«здоровым обществом» и в антропологическом контексте вечных 
проблем, где страх одиночества необходимо преодолеть разумом, 
активными действиями и любовью.  

В-третьих, любовь, а не смирение, вера, наука, искусство, ни-
гилизм или абсентеизм должна стать главным механизмом, с по-
мощью которого можно изменить в начале общество, а, в конеч-
ном счете, и человека. Поскольку культура поглощает субъекта и 
делает человека автоматом, она не может дать никаких средств 
преодоления отчуждения. Субъективация может быть только ин-
дивидуальной, но необходимым образом сможет работать только 
при обращении на Другого через любовь. Конечно же, любовь 
понимается здесь не романтическим, а именно экзистенциальным 
способом, как способность со-существовать с Другим, со-
переживать с ним страх перед одиночеством и совершенствовать 
мир, используя творческий и гуманистический потенциал чело-
веческой субъективности.  

 
  



133 

ФРАНЦУЗСКОЕ НАПРАВЛЕНИЕ ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМА 
 

Во Франции экзистенциализм развивался в несколько ином 
историческом и социально-политическом контексте. Он не обла-
дает такими глубокими философскими и теологическими корня-
ми как немецкий экзистенциализм, но многие поднятые в фило-
софии существования темы развивались французскими писате-
лями и поэтами, получая свое художественное оформление в 
многочисленных текстах.  

При этом нельзя сказать, что экзистенциализм был импорти-
рован из Германии или России во Францию, хотя и отрицать 
влияние идей Н.А. Бердяева и Л.И. Шестова нельзя. Во француз-
ской мысли экзистенциальные идеи наблюдаются как в работах 
Р. Декарта, развивающих идею сомневающегося в окружающей 
действительности субъекта, так и в работах Б. Паскаля, настаи-
вающего на необходимости чувственной интуиции (интуиция 
сердца) для преодоления ограниченности разума.  

М. де Монтень, П. Шаррон и Н. Мальбранш пишут не систем-
ные работы, но создают множество эссе в афористическом стиле 
и вносят значительный вклад в будущее французской культуры и 
в частности литературы. Эпоха просвещения во Франции прошла 
под политическими лозунгами, а романтизм не имел такого рас-
пространения, как в Германии или в Англии. По словам Г. Гейне, 
«французы были в эти годы по горло заняты делом, они делали 
новую Францию. Они были так заняты, что им некогда было 
спать, видеть сны. И за себя они поручили спать и видеть сны 
нам, немцам». Следовательно, просветительство и реакция на нее 
практически не оставили следа в будущем экзистенциальной фи-
лософии во Франции. 

Большим научно-философским препятствием для французско-
го философского дискурса стало активное развитие позитивизма 
в XIX в. Начиная с работ А. Сен-Симона и О. Конта, позитивное 
знание и социология вытесняют метафизику и на некоторое вре-
мя отбрасывает рецепцию культурных изменений в европейском 
обществе. С другой стороны, остаются редкие представители фи-
лософии и науки, сохраняющие оригинальность и глубину мета-
физического мышления, – спиритуализм Э. Бутру, агностицизм 
Ж.Э. Ренана, философия жизни А. Бергсона.  

Во Франции XX в. экзистенциализм набирает свои обороты с 



134 

работами Г. Марселя. Вместе с выходом его «Метафизического 
дневника» (1927) в тот же год выходит «Бытие и время» (1927), и 
уже здесь обнаруживается разница в стиле и в форме построения 
мыслей французского и немецкого крыла экзистенциализма. Не-
достающую концептуальность, недостаток строгости в построе-
нии понятий и отсутствие методологии наверстывает Ж.-П. Сартр 
в своей работе «Бытие и ничто» (1943). В то же время во Фран-
ции мы видим экзистенциальное осмысление вопросов субъекта с 
уклоном в самые разные сферы: неоавгустинианство (Л. Лавель), 
спиритуализм (М. Блондель), феминизм (С. де Бовуар), абсур-
дизм (А. Камю), персонализм (Э. Мунье) или феноменология (М. 
Мерло-Понти).  
  



135 

ГАБРИЭЛЬ МАРСЕЛЬ 
 

Ярким представителем религиозного, христианского или даже 
католического экзистенциализма является Г. Марсель. Филосо-
фия, по Марселю, противостоит науке, которая изучает мир объ-
ектов, но не затрагивает экзистенциального опыта, т.е. внутрен-
ней, духовной жизни личности. Будучи близким по духу С. Кьер-
кегору, французский философ настаивает, что наука изучает мир 
объектов, не исследует экзистенциальный опыт личности, а рели-
гия способна помочь человеку раскрыть «тайны» человеческого 
существования, но только если человек откажется от рациональ-
ного способа познание веры и Бога. Примечательно, что в отли-
чие от немецкой ветки экзистенциальной мысли, Г. Марсель 
принципиально настаивал на позитивности духовных состояний 
человека, полагая (хотя некоторое внимание он уделяет тоске, 
одиночеству и отчаянию), что вера, надежда, любовь, братское 
единение людей, верность и радость быть должны стать основ-
ными инструментами человеческого становления субъектом.  

К его основным работам относятся «Метафизический днев-
ник» (1927), «Иметь и быть» (1933), «Опыт конкретной филосо-
фии» (1940), «Homoviator» (1944), «Люди против человеческого» 
(1951), «Таинство бытия» (1951), «Присутствие и бессмертие» 
(1959). Несмотря на бессистемность, которую можно отметить у 
данного автора, к общим моментам философии Г. Марселя отно-
сится несколько основных положений. Во-первых, он выступает 
против возможности познания сущего с помощью рациональных, 
логических или эмпирических методов. Во-вторых, он признавал 
фундаментальную необъективируемость телесного существова-
ния человека. В-третьих, он выдвигает теорию онтологической 
тайны бытия, согласно которой экзистенция подлинна лишь той 
степени, в какой человек способен участвовать в бытии, а может 
он это делать, по мнению французского философа, только на ос-
нове религиозного опыта, следовательно, такие понятия, как вера, 
надежда и любовь становятся знаковыми в его творчестве. Разби-
рая проблему субъекта в его экзистенциальных размышления, 
нам понадобится развернуть эти идеи более подробно и уточнить 
их влияние на его концепцию субъекта. 

Одной из важнейших тем, поднимаемых Г. Марселем на про-
тяжении всей жизни, будет являться тема радикального измене-



136 

ния представлений о субъекте познания. Еще в 1914 г. в статье 
«Экзистенция и объективность», ставшей, по мнению Г.М. Тав-
ризян, программной статьей всего французского экзистенциализ-
ма, Г. Марсель настаивает, что психологический субъект должен 
быть навсегда оставлен, а на его место следует поставить субъек-
тивность как сущее, как бытие. Признание онтологического веса 
за человеком и его существованием вместо простого ухода в пси-
хологизм – ключевое отличие марселевской философии сущест-
вования157. 

В тот же год, когда была написана главная работа М. Хайдег-
гера «Бытие и время», Г. Марсель публикует свои размышления в 
работе «Метафизический дневник» (1927), которая положила на-
чало французскому экзистенциализму. В этой работе мы наблю-
даем противопоставление существования (фр. l'existence) и объ-
ективности, ставшее ядром его рассуждений на протяжении мно-
гих лет и напоминающее нам классическую для экзистенциализ-
ма оппозицию подлинного и неподлинного. Существование от-
личается сверхпонятийностью, в то время как объективность 
можно интеллектуально измерить. Если принять существование 
как единственно верно верный способ понимания отношений че-
ловека с миром, то можно преодолеть гносеологическую оппози-
цию субъекта и объекта.  

В работе «Быть и иметь» (1933) Г. Марсель рассматривает 
важную проблему западной метафизики и места субъекта в нем, а 
именно – проблему замкнутости межу категориями «быть» и 
«иметь». Метафизика собственности (иметь) придает значение 
только предметному миру, следовательно, человек становится не 
активным субъектом, а неким сонным рабом, пытающимся со-
хранить и увеличить то, что имеет. Обладание чем-то или даже 
Другим, приводит к абсорбации самого субъекта, ведь предмет-
ный мир делает его самого зависимым от окружающего состоя-
ния вещей. Так человек теряет радость бытия, впадая в облада-
ние.  

Центральный вопрос разделения науки и философии объек-
тивности и существования будет встречаться в работах француз-
ского мыслителя всюду. Позже Марсель Габриэль назвал свою 
философию «конкретной», т.е. которая рассматривает «человека 
                                                           
157 Марсель Г. Экзистенция и объективность // Марсель Г. Трагическая мудрость фило-
софии. Избранные работы. М.: Изд-во гуманитарной литературы, 1995.  



137 

в ситуации», а не абстрактно вообще. Конкретное «здесь и сей-
час», которому, по оценке самого Марселя, вполне адекватен 
хайдеггеровский термин «бытие-в-мире», философ противопос-
тавляет трансцендентальному идеализму с его концептом «чисто-
го разума» или философии позитивизма, с претензиями послед-
него на научность и объективность158. 

Первой вещью, которую необходимо упомянуть, говоря об 
идеях субъекта у Г. Марселя, является феноменологический кон-
цепт воплощения (фр. incarnation), предполагающий, что челове-
ческое тело является «мостом», связующим человека с реально-
стью, определяясь как единство «тела-объекта» и «тела-
субъекта». Неотделимый от человеческого удела феномен телес-
ной воплощенности на некоторое время встает в центр философ-
ской мысли Марселя о человеке. Человеческое воплощение в теле  
нацелено на снятие привязки тела только к материальному миру, 
поскольку ощущение, чувство, телесность – зоны причастности 
меня (самости) к миру, свидетельствуют о нерасторжимой связи 
личности и мира159. 

После 1930-х гг. складываются и другие понятия Г. Марселя, 
касающиеся проблемы субъекта: верность (фр. fidélité créatrice), 
присутствие (фр. présence), открытость или расположенность к 
Другому (фр. disponibilité),  первичная и вторичная рефлексия. Их 
последовательность не так просто уловить, поскольку в каждой 
работе мы встречаем общее диалектическое деление подлинного 
и неподлинного, в контекст которого вносятся самые разные по-
нятия. 

Верность – одно из самых важных понятий философии фран-
цузского экзистенциалиста. Верность не может пониматься как 
верность идее или идеологии, как и не может быть верностью се-
бе. Внутри феноменологического и интерсубъективного подхода 
Г. Марселя верность Другому – единственный способ отношений 
и установления связи с окружающими людьми, где Я как субъект 
дает нерушимое слово в том, что я остаюсь открытым и жду от-
крытости от Другого. Нарушение этого слова – это как наруше-
ние условия своего собственного существования и уничтожение 
своей подлинности.  

                                                           
158 Гусейнов Ф.И. Введение в философию Габриэля Марселя // Известия МГТУ «МА-
МИ». 2013. № 4 (18). Т. 2. С. 29–34. 
159 Марсель Г. Быть и иметь. Новочеркасск: Агентство «Лагуна», 1994. С. 11. 



138 

Концепт верности противопоставляется постоянству, что не 
ново для философствования французского экзистенциалиста. По-
стоянство, в его понимании, – это рациональный каркас верности, 
но оно может быть свойственно, скорее, только внутренним ин-
тенциям Я. Верность же, с другой стороны, не имеет рациональ-
ных доводов и человеку извне, не состоящем в привязке «Я – 
Ты», она не будет доступна для понимания. Подобно вере, вер-
ность возникает из озарения или любви с первого взгляда и осо-
бой связи, которая возникает между двумя людьми, являющими 
друг для друга Другими.  

Однако верность другому человеку – не наивысшая степень 
верности вообще. Верность может выступать основой для веры и 
христианского мировосприятия. Вера может выступать гарантом 
моего опыта верности наивысшему Другому – Богу. Святые или 
мученики проявляют абсолютную верность Богу, демонстрируя 
нам один из способов преодоления смерти как отсутствия: «Вер-
ность обнаруживается поистине только там, где она бросает вы-
зов отсутствию, побеждает его, и, в частности, побеждает то от-
сутствие, которое представляется нам – без сомнения, обманчиво 
– как абсолютное и которое мы зовем смертью»160. 

Присутствие – это концепт, обозначающий духовные реально-
сти, которые в отличие от объектов внешнего мира не поддаются 
локализации. Сосуществование нескольких присутствий обозна-
чает совместное бытие личностей как духовных существ, где они 
взаимодействуют друг с другом без объективации. Объект или 
вещи не могут присутствовать, а духовно близкие и любящие 
люди могут, развивая друг в друге общее для них измерение воз-
можности присутствия как бытия. Ключевым моментом присут-
ствия выступает то, что в нем преодолено различие между «вне 
меня» и «во мне», сферы иметь и быть, а значит неподлинного и 
подлинного существования. В этом смысле марселевское Я избе-
гает одиночества как экзистенциальной настроенности, когда 
Другой мыслится как некто, кто может быть схвачен и поставлен 
под мой контроль и господство. Основой отношений с Другим в 
присутствии выступает любовь, в которой Я созидает и себя са-
мого, и «нас», а значит, и моего Другого. Поясняя это понятие, Г. 
Марсель прибегает к латинскому глаголу co-бытие (фр. coesse).  

В мире есть множество вещей, которыми я не захвачен и ко-
                                                           
160 Габриэль М. Опыт конкретной философии. М.: Республика, 2004. С. 120. 



139 

торые не присутствуют для меня, и поэтому их для меня нет. С 
другой стороны, есть много лиц, лишенных существования в на-
шем физическом, объективируемом мире, тем не менее, в силу 
глубинной связи Я с ними, они присутствуют во мне, со мной и 
для меня. Они для меня не мертвые, они существующие, но эту 
ситуацию нельзя сформулировать в обезличенных объективиро-
ванных данных как проблему и затем решить ее так, как решают-
ся, например, научные или технические проблемы. В этом случае 
мы имеем дело с таинством, пусть и связанным с психологией 
памяти (влияние А. Бергсона), но к ней никоим образом не сво-
димым, ибо психология остается на уровне проблем и объектов.  

Как пишет В.П. Визгин, в этой ситуации «тайной полярности 
между невидимым и видимым» действительно содержатся экзи-
стенциально-опытные предпосылки для идеи присутствия в связи 
с идеей бессмертия, что получило художественное осознание, как 
в драматургии французского мыслителя, так и в философской 
рефлексии. Метафизическое вопрошание как таковое предпола-
гает не только бытие невидимого, но и его таинственную связь с 
видимым существованием. Акцент философского поиска на фе-
номене существования и вместе с тем на бытии как его источнике 
возникает у Г. Марселя в конкретной духовно-практической, пер-
сонифицированной и диалогизированной атмосфере. «Если при-
нять во внимание это обстоятельство, то и литературно-фило-
софские влияния и сближения Марселя с М. Бубером, К. Яспер-
сом, М. Хайдеггером, при безусловном его отличии от них всех, 
становятся понятными»161. 

Французский мыслитель проводит разграничение между авто-
центрической любовью, направленной на овладение другим ради 
себя, и жертвенной любовью, дарующей себя любимому. Челове-
ческая любовь, в широком смысле слова включающая в себя и 
дружбу, наделена двойной гетероцентричностью: в нем каждый 
становится центром для другого162. 

Следующим важнейшим концептом является обращенность на 
Другого или открытость, которая не умаляет достоинство самого 
Я, поскольку именно открытость Другому является главным кри-
терием человечности индивида. Быть открытым – значит отда-

                                                           
161 Визгин В.П. Философия надежды // Марсель Г. Опыт конкретной философии. М.: 
Республика, 2004. С. 204. 
162 Марсель Г. Бог и причинность. Избр. работы. М., 2007. С. 205. 



140 

вать себя и связывать себя этим дарением (фр. s’engager). Под-
линная экзистенция всегда сопряжена с интерсубъективностью, 
подразумевающей не только общение с другими, но и взаимоот-
ношение с самим собой, с множественностью своего Я, посколь-
ку нетождественность человека себе как в настоящем, так и в 
разные периоды его жизни является его отличительной чертой.  

Опыт общения внутри интерсубъективного поля связан с про-
блемой рефлексии над собой. В связи с этим Г. Марсель создал 
учение о двух уровнях рефлексии – рефлексии первичной, реду-
цирующей (упрощающей) и аналитической, и рефлексии вторич-
ной, или второй степени (фр. reflexion seconde). Первичная реф-
лексия направляется на мир как на внешнее, и она способна его 
мысленно разлагать или сводить к чему-то. Например, живой ор-
ганизм для науки выступает как физико-химическая машина. Как 
живое духовное существо человек осознает факт такой редукции 
или даже, как нередко говорит Марсель, деградации, и поэтому 
только в актах вторичной рефлексии способен вернуть целост-
ность существующего мира.  

Следовательно, главная функция вторичной рефлексии – вос-
становление разлагаемой целостности рефлектируемого предмета 
мысли. Первичная рефлексия как рефлексия объективирующая не 
может схватить то, что превосходит горизонт объективируемого. 
Вторичная рефлексия не занимается объективацией мира, но 
проливает регенерирующий свет на операции первой рефлексии, 
выправляя всю картину в целом. Субъект вторичной рефлексии 
мы можем себе представить как цельный ум и открытое сердце.  

Философия надежды всплывает в работе «Homo viator. Проле-
гомены к метафизике надежды» (1944)163, где французский мыс-
литель пользуется феноменологическим методом и настаивает на 
устойчивой связи между метафизическим и религиозным измере-
ниями опыта. Проблематизации и объективации бытия, бази-
рующихся на постулате неучастия субъекта в жизни его объекта, 
противостоит сознание его таинственного участия в нем. Эта 
причастность недоступна объективной рефлексии и потому тре-
бует от субъекта особой, вторичной рефлексии.  

Французский мыслитель концептуализирует понятие надеж-
ды, указывая, что в западной философии надежду чаще всего по-
нимали рационально, относя ее к сфере желаний. Это неверный 
                                                           
163 Marcel G. Homo viator. P.: Aubier, 1945.  



141 

подход, считает Г. Марсель, ведь категория желания принадле-
жит миру «иметь», хотя сама надежда принадлежит миру «быть». 
Надежда – это сверхчувство, свидетельствующее о том, что чело-
веку оказывается не выразимая никакими понятиями объективи-
рующего сознания поддержка со стороны таинственных сил бы-
тия. Он меняет регистр надежды с объективирующего ума на 
субъективную духовность сердца, сохраняя при этом все права 
его главного орудия – рефлексии.  

Надежда понимается Г. Марселем как акт веры человеческого 
существа в возможность Божьей помощи и акт доверия и верно-
сти индивида Абсолютному и Совершенному Началу, содержа-
щемуся в его душе. «Вера не есть нечто такое, что имеют, не есть 
что-то, чем обладают, она не привилегия... Верность противопо-
ложна привычному конформизму. Она есть активное признание 
некоторого присутствия или чего-то такого, что может и должно 
удерживаться в нас и перед нами как присутствие...», – наблюда-
ем пересечения со строчками из ранее написанного дневника, где 
он пишет о том, что «здесь рядом с верой встает любовь. 
...Любовь – это условие веры, – пишет основоположник француз-
ского экзистенциализма. – ...Самое главное в вере... личный спо-
соб метафизической квалификации мира, т.е. опыт»164. 

Работа «Люди против человеческого» (1951) уже мало связана 
с экзистенциальными и онтологическими размышлениями, в ней 
в больше степени раскрывается социально-критическая направ-
ленность размышлений французского мыслителя. По своему за-
мыслу эта работа напоминает труды других экзистенциалистов, 
например, «Духовная ситуация эпохи» (1931) К. Ясперса или 
«Конец нового времени» (1950) Р. Гвардини. В ней прослежива-
ется анализ «техник унижения» и попытка с помощью философ-
ской рефлексии разобраться в причинах их возникновения. При 
этом он не разделял убеждения в том, что унижение человече-
ской сущности в человеке – следствие сталинизма или гитлериз-
ма, напротив, это свойственно и любым демократиям. После 
Второй мировой войны «дух абстрактности»стал стержнем демо-
кратического общества и начал заниматься нормализацией ина-
комыслящих. 

Свобода неоднократно критикуется Г. Марселем как в разрезе 
абстрактных прав, вырванных западным обществом после Вели-
                                                           
164 Марсель Г. Метафизический дневник. СПб., 2005. С. 270. 



142 

кой французской революции, так и современной свободы слова. 
В экзистенциальном смысле, сартровская свобода им также кри-
тиковалась, поскольку ценность не может быть выбрана индиви-
дом, т.к.является сверхличным центром свободного духовного 
притяжения. В своей критике он сближается с представителями 
франкфуртской школы, настаивая, что в современном дехристиа-
низированном обществе не может быть подлинной свободы че-
ловеческого духа, а люди экзистенциально не связывают себя ни 
с чем, кроме денег или удовольствий. В «обществе масс» воз-
можна только разобщенная, атомизированная и бездуховная сво-
бода, а без религии иной свободы человек себе представить не 
может. 

Общественный идеал французский философ усматривает 
только в небольших, духовно просветленных группах людей, на-
целенных на создание принципиально новой культуры. В выводе 
он указывает, что необходимо реабилитировать понятие аристо-
кратии, которое было поддержано массовым обществом в угоду 
соблюдения принципа эгалитаризма165. Любовь, способная от-
крывать человеку новые горизонты в вопросах доступа к подлин-
ному существованию, может и должна практиковаться в таких 
небольших группах, пребывающих в состоянии открытости по 
отношению к Другим. Таким образом, критикуя социальное бы-
тие человека в условиях современного массового общества, 
французский мыслитель лишь намекает о некоем возможном ре-
шении несистематического преодоления социальных проблем 
путем некоторых социальных решений. 

В работе 1951 г. «Таинство бытия» Г. Марсель приравнивает 
свои философские идеи к неосократизму, хотя еще в 1957 г. на 
философском конгрессе в Риме философия Габриэля Марселя 
была определена как христианский экзистенциализм. Его устрои-
ли оба названия. В действительности, как бы мы ни назвали его 
учение, во всех его работах прослеживается продолжающаяся 
борьба с духом абстрактности и усиление идеи интерсубъектив-
ности.  

Дух абстракции поддерживает метод понимания мира, стре-
мящийся к общим понятиям, отвлеченным категориям и умозри-
тельным спекуляциям. Абстракция не способна ни рассуждать об 
                                                           
165 Марсель Г. Люди против человеческого. М.: Центр гуманитарных инициатив, 2018. 
С. 194. 



143 

индивиде, ни помочь человеку указать на конкретность его суще-
ствования. На это способен только философ события (фр. evene-
ment), т.е. противник спекулятивного идеализма. Дух абстракции 
придает рациональному сознанию излишнее значение, и в этом 
смысле, борьба с этим духом сближает Г. Марселя с С. Кьеркего-
ром.   

Сближение с ближайшим Другим – важнейшее условие эф-
фективной связи с подлинной стороной бытия, ведь, как пишет 
Г. Марсель, «чем больше мы удаляемся от ближнего, тем больше 
теряемся в ночи, в которой мы уже не в состоянии отличить бы-
тие от небытия» (фр. non-etre). Интерсубъективность, пронизы-
вающая все его творчество, понимается как взаимная открытость 
и обмен духовным опытом, открывающим возможность более 
полного раскрытия подлинного существования. Очевидно, что 
хоть и в видоизменённой форме, но концепт интерсубъективно-
сти пришел к Г. Марселю из феноменологии Э. Гуссерля, осо-
бенно в моменте, связанным с реальным сопротивлением мира 
человеку как субъекту и вытекающее отсюда следствие – мир 
должен быть не только познан, но и признан как мной, так и Дру-
гим, с кем я нахожусь в состоянии со-присутствия. 

Если обратить внимание на то, как на протяжении долгого и 
напряженного творчества Г. Марселя менялось его представле-
нии о человеческой личности, то, как предлагает В.П. Визгин, 
можно выделить три основных стадии его персонологии. В дово-
енный период (до 1930-х гг.) французский мыслитель достаточно 
четко формирует проблему – если человек хочет стать личность 
(субъектом), то он с необходимостью должен противопоставить 
себя абстрактной реальности объекта (или в других работах – 
обезличенной стихии «On»). Далее, уже в годы войны (1940-е 
гг.), понятие Я предстает метафизически укорененной в экзи-
стенциальной связи с Другими. Свое концептуальное завершение 
концепт субъекта находит в послевоенный период (после 1950-х), 
например, в работе «Люди против человеческого» или в гиф-
фордских лекциях, где четко укрепляет интерсубъективная свя-
занность (фр. nexus intersubjectif166) субъектов, например, в не-
больших группах людей, где в рамках «позитивной общины лю-
бящих (я любим теми, кого сам люблю) и единственно только в 
ней и через нее может получить свое относительное оправдание 
                                                           
166 Marcel G. Le mystère de l'être / Nouvelle éd.Vol. 2. Paris, 1997. P. 13–14. 



144 

то, что называется эгоизмом, или любовью к самому себе»167. 
Резюмируя концепцию субъективности в работах Г. Марселя 

и не претендуя на исчерпывающий анализ этого плодовитого и 
одаренного автора, попытаемся сделать несколько основных вы-
водов. Во-первых, методологической основной учения француз-
ского философа является феноменология. Понятия «трансценди-
рованность» или «интерсубъективность», обязанные своим вне-
дрением в философский дискурс XX в. Эдмунду Гуссерлю, лежат 
в основе марселевской аналитики. Необходимо отметить, что в 
его работах можно обнаружить некие терминологические анало-
гии и сходства с идеями М. Хайдеггера (учитывая, конечно же, 
разницу немецкого и французского языков): экзистенция, присут-
ствие, онтологическая полнота, трансцендентное и др. Философ-
ский язык французского мыслителя настолько богат, что его ре-
лигиозности в экзистенциальной повестке дня даже не видно. 

Во-вторых, очевидно и даже классическим образом построено 
его принятие кьеркегоровского принципа разделения мира на 
подлинный и неподлинный, разумный и парадоксальный и т.д. 
Объективное и экзистенциальное, иметь и быть – ключевое раз-
деление мира для человека в трактовке Марселя, который хочет 
стать субъектом (личностью, а не индивидом). Хотя уже само по-
нятие «субъект» не очень подходит для его аналитической пози-
ции, в своем творчестве он предлагает  Концепт воплощения и 
присутствия – дает право человеку осознать себя вне бинарной 
субъект-объектной связки, но обрести свободу и духовное едине-
ние со своей самостью. Концепт верности и открытости – обеспе-
чивает связь моего Я (присутствия) с Другим, что раскрывает ин-
терсубъективную составляющую подлинного мира и способству-
ет уходу личности от фальшивой сплоченности общества масс. 
Вторичная рефлексия – особая настройка сознания человека, 
стремящегося к полноте познания мира, к преодолению объекти-
вирующего мышления и расширению горизонта индивидуально-
го сознания. Понимание онтологического таинства бытия (фр. 
mystère ontologique) – единственная религиозная категория мар-
селевской философии существования, обозначающая необходи-
мость следования не повелениям разума, а экзистенциалам ирра-
ционального порядка – вере, надежде и любви. 
                                                           
167 Визгин В.П. Понятие личности в философии Марселя // Марсель Г. О смелости в ме-
тафизике: сб. статей. СПб.: Наука, 2013. С. 384. 



145 

В-третьих, определить марселевскую концепцию субъекта как 
строго религиозную довольно сложно, ведь его понятийный ап-
парат далек от любого неотомизма или теологических концептов 
в целом. Его подход, безусловно, иррационален и выдержан в 
кьеркегоро-хайдеггеровской традиции, но нерелигиозная про-
блематика его волнует в меньшей степени, нежели вопрос чело-
вечности вообще. Субъективность в учении Габриэля Марселя 
может быть понята как подлинная экзистенция человека, приоб-
ретаемая в процессе коммуникации с Другими (в том числе с Бо-
гом) и направленная на достижение присутствия-в-открытии-к-
другому. 

 
  



146 

ЖАН-ПОЛЬ САРТР 
 

Жан-Поль Сартр, представитель атеистического экзистенциа-
лизма французской традиции, более всех других представителей 
этого философского направления исследовал проблему морали и 
ее соотношения с тем, как человек может реализовывать себя. 
Его фундаментальная работа «Бытие и ничто» является значи-
тельным вкладом в разработку проблемы субъективации через 
призму экзистенциальной и онтологической проблематизаций 
человека. Главным отличием от Кьеркегора и Ницше является 
наделение привилегированным статусом социальное, а не рели-
гиозное или эстетическое, существование168. 

Основными концептами, применяемыми Сартром, являются: 
свобода, чьей обратной стороной является отчуждение; тоталь-
ность как общества, так и отдельного взятого человека; праксис 
как пререфлективное сознание и как условие возможности суще-
ствования осмысленного сознания. 

Задачей «Бытия и ничто» (1943) было определить отношения 
бытия с сознанием, а именно сознания, проистекающего из бытия 
и существования, являющегося бытием меньшего рода. В этой 
работе Сартр четко указывает, что Основной проект человека – 
это «всегда быть чем-нибудь, тогда как в действительности мы 
никогда не являемся ничем в особенности»169. 

Концепт пререфлективного сознания представляет собой пре-
дельные отношения с миром, когда человек не полагает себя объ-
ектом своего сознания и погружается в повседневность. Это его 
естественная позиция, в которой он постоянно ощущает свою 
связь с чем-то, но не с собой. Полагая себя объектом своего соз-
нания, человек достигает рефлексивного сознания – в моменты 
того, когда подводим итоги дня, задумываемся о своей природе и 
т.п. Однако человек не может одновременно мыслить и мир, и 
себя, концепция трансфеноменальности (или пререфлективного 
сознания) предполагает четкое разделение мира и человека, но в 
то же время их тотальную связь. Этот теоретический инструмент 
расширяет поле сознания на жизнь человека и утверждает, что 
каждый элемент в этом мире осознается человеком. 

                                                           
168 Уэст Д. Континентальная философия. М.: Дело-РАНхИГС, 2015. С. 243. 
169 Ойзерман Т.И. Современный экзистенциализм. Критические очерки. М.: Мысль, 
1966. С. 186. 



147 

На этом концепте строятся критика картезианского cogito и 
дальнейшие размышления Сартра с двумя вытекающими глав-
ными понятиями – бытие-в-себе и бытие-для-себя170. Бытие-в-
себе – это инертные предметы этого мира, которые не меняются 
потому, что обладают абсолютной полнотой своего бытия. Бы-
тие-для-себя – это сознательная составляющая мира, устанавли-
вающая связь с бытием-в-себе, но постоянно находящаяся в со-
стоянии конфликта с самим собой и никогда не достигает полно-
ты своего бытия. В силу того, что оно никогда не становится тем, 
к чему стремится, Сартр называет бытие-для-себя – ничто и ха-
рактеризует уничтожением бытия-в-себе (неантизация).  

Человек представляет собой бытие-для-себя и обладает таки-
миструктурами, как: темпоральность (отвечающая за развитие во 
времени и постоянную трансформацию), трансцендентность (от-
вечающая за постоянное выталкивание в мир), фактичность (от-
сутствие необходимости от себя), ценность (бесконечный набор 
предпочтений), возможность (бесконечные возможности и ва-
риации в ситуациях, в которые попадает бытие-для-себя) и инди-
видуальность (круговорот самости).  

Вводя понятие «бытие-для-себя», Сартр стремительно разру-
шает декартовский концепт субъекта. Его не устраивает картези-
анское различения сознания и тела. В противовес этой классиче-
ской постановке вопроса Сартр предлагает объединять сознание 
себя и восприятие тела, настаивая, что нельзя постичь одно без 
другого, ведь познание материального мира начинается с позна-
ния собственного тела171. Понятие «бытие-для-себя» нивелирует 
понятие «субъект» как таковое и телесность как онтологическую 
характеристику, что снимает всю гносеологическую проблему в 
картезианском разрезе.  

Наряду с проблемой восприятия тела, французский мыслитель 
касается и проблемы Другого. Эти две проблемы тесно связаны 
постольку, поскольку тело-для-других является такой же гаран-
тией моего существования в мире, как и мой взгляд на тело Дру-
гого является гарантией его существования. Встреча с Другим, 
предоставляющая человеку возможность конституировать себя и 
возможность осознать себя объектом в глазах другого приводит к 

                                                           
170 Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феноменологической онтологии. М.: Республика, 
2000. С. 117. 
171 Монин Н. Сартр. М.: РИПОЛ классик, 2018. С. 143. 



148 

следующей крупной сартровской теме – бытия-для-других.  
Бытие-для-других, наряду с бытием-для-себя, играет ключе-

вую роль в стремлении обрести свои основы и попытаться дос-
тигнуть своего становления172. Говоря языком М. Фуко, эти две 
сферы бытия обеспечивают субъективацию человека. Этой про-
блеме посвящена 3-я часть «Бытия и ничто», в которой дается две 
вполне конкретные стратегии (установки) по отношению к Дру-
гому.  

Первая стратегия заключается в том, чтобы утвердиться в ка-
честве субъекта в глазах Другого, делая его объектом и отрицая 
его собственную субъективность. Отрицать бытие, которое дает-
ся мне извне, от Другого – значит превратить его в объект и от-
рицать возможность понимания собственного бытия через Друго-
го. Люди часто прибегают именно к такой стратегии, ощущая 
опасность в другом человеке, они склоняются к тому, чтобы про-
являться к нему ненависть или безразличие. Эта стратегия приво-
дит к тому, что Сартр называет самообманом, т.к. нежелание вос-
принимать Другого как субъекта не означает, что этот Другой 
сам не превращает в объект вас173. Концепция самообмана (напо-
минающая эстетическую стадию в учении Кьеркегора) занимает 
значимое место в философии французского экзистенциалиста и 
предполагает идею, согласно которой заниматься самообманом 
означает не желать признавать себя такими, какие мы есть в са-
мом фундаментальном плане, т.е. существами, не совпадающими 
с самими собой, но стремящимися быть только теми, кем уже 
стали. Такая установка фундаментально неверна потому, что че-
ловек, очевидно, есть и должен бытийствовать, но при этом не 
может представлять отсутствующий тип бытия. Иными словами, 
человек не может отказаться от отказа от себя и своего становле-
ния174.  

Вторая стратегия, напротив, направлена на то, чтобы принять 
существование Другого и подчинить его таким образом, чтобы он 
своим существованием утвердил ваше собственное существова-
ние. В этом случае, Другой рассматривается как основание моего 
бытия-в-себе, которое необходимо заполучить, но не отрицая и 

                                                           
172 Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феноменологической онтологии. М.: Республика, 
2000. С. 377. 
173 Там же. С. 83. 
174 Монин Н. Сартр. М.: РИПОЛ классик, 2018. С. 100. 



149 

не устраняя свободы Другого. Человек выстраивает различные 
отношения с другим человеком для того, чтобы добровольно 
стать объектом и оправдать собственное существование. Так, на-
пример, в любви, человек хочет, чтобы его любили, и желает 
быть объектом чьей-то любви. Однако любящий Другой стремит-
ся сделать нас субъектом, тем самым утверждая нас в нашем бы-
тии. Таким образом, соглашаясь с собственной объективацией, 
человек объективирует Другого и субъективируется сам.  

Эти две установки, которые Сартр описал фразой «Трансцен-
дировать трансцендентность другого или, напротив, поглотить в 
себя эту трансцендентность, не устраняя ее характера трансцен-
дентности»175 приводят к двум выводам. Во-первых, Сартр не ве-
рит в возможность равных и взаимных отношений субъекта и 
объекта, т.к. вся структура убегающего бытия-в-себе этому про-
тиворечит. Во-вторых, сущность самого человека, т.е. сущность 
субъекта, так и не определена. Иными словами, Ж.-П.Сартр на-
стаивает на схожих с Хайдеггером идеях, что западная филосо-
фия так и не сумела сформулировать понимание человек-
субъекта, равно как не концептуализировала понятие бытия. 

Если говорить о важности бытия-для-других в процессе ста-
новления субъекта, то следует обозначить ее незначительность. 
Несмотря на то, что человек, будучи онтологически свободным, 
социально и исторично все равно всегда будет отчужден. В рабо-
те «Критика диалектического разума» (1960) все отношения для-
себя Сартр назовет праксисом, под которым понимается включе-
ние человеческой деятельности в материю в соответствие с целя-
ми, которые бытие-для-себя поставило, но способно привести к 
другим эффектам (например, к становлению бытия-в-себе). Если 
в «Бытии и ничто» бытие бралось Сартром в виде феноменологи-
ческих образований в структуре сознания, то в «Критике диалек-
тического разума» он исследует бытие в социально-исторических 
категориях содержательного анализа деятельности176. Праксис 
будет пониматься Сартром как конституирующая и конституи-
руемая тотальность, в которую заключены экономические, поли-
тические, правовые и другие структуры. В конечном итоге, Сартр 

                                                           
175 Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феноменологической онтологии. М.: Республика, 
2000. С. 377. 
176 Ойзерман Т.И. Современный экзистенциализм. Критические очерки. М.: Мысль, 
1966. С. 190. 



150 

будет убежден, что нельзя рассматривать человеческие отноше-
ния как отношения между объектом и субъектом, ведь общество 
и история выступают как результат конституирующих действий 
праксиса, который сам, одновременно с этим, диалектически кон-
ституируется человеком. Однако эти рассуждения в области со-
циальной философии так и не станут основанием для отказа от 
идеи невозможности своей окончательной субъективации через 
бытие-для-других. 

Свобода, понимаемая Сартром как полнота ответственности за 
совершенный выбор и часто наивно воспринимаемая как его по-
читателями, так и его противниками, является не благом, а ис-
точником постоянной тревоги. Как и у Кьеркегора, свобода рас-
сматривается как ноша, а не как привилегия – самообман являет-
ся эквивалентом «болезни к смерти», порождающей тревогу и 
желание снять с себя ответственность177. Человек пытается изба-
виться от своей свободы, пытаясь получить реализацию себя как 
проекта и перестать быть ничем, чтобы стать чем-то. Таким обра-
зом, Сартр резко противопоставляет свое понимание свободы че-
ловека пониманию свободы, утвержденному в эпоху Нового вре-
мени, воспринимаемой (как в философском, так и в политиче-
ском контекстах) как бесценное и необходимое преимущество 
человека-субъекта178.  

В работах Сартра нет утверждения, что свобода – это воль-
ность делать все, что хочется в отсутствие всяких ограничений. 
Свобода встраивается в онтологическую структуру бытия-для-
себя и представляется как возможность с помощью своего собст-
венного выбора менять смысл и направление своей жизни. Глав-
ной проблемой, безусловно, является неотъемлемая необходи-
мость принятия решения, необходимость выбора, и это в фило-
софии Сартра обозначается понятием отчужденность.  

Отчужденность, рассматриваемая как противоположность или 
изнанка свободы, присуща человеку в бытии-для-себя с самого 
начала жизни и сопровождает его, погружая в бесконечное коли-
чество определенных ситуаций, принуждая его к выбору. Тема 
отчуждения поднимается Сартром в «Бытии и ничто», но актуа-
лизируется вместе с погружением в проблемы марксизма, в более 
поздних работах, как, например, в «Критике диалектического ра-
                                                           
177 Уэст Д. Континентальная философия. М.: Дело-РАНхИГС, 2015. С. 253. 
178 Сартр Ж.-П. Проблемы метода. Статьи. М.: Академический проект, 2008. С. 202. 



151 

зума». Отчуждение, которое экзистенциалисты, абстрагирующие 
личность от истории, рассматривают как «вечную угрозу» экзи-
стенции, марксизм объясняет социальной структурой, в рамках 
которой формируется личность, поэтому оба учения, уверяет 
Сартр, не исключают друг друга179. Концепт отчуждения приме-
няется им для обозначения любого эффекта отрицания человека, 
идеи воплощения античеловека. Практически инертное – специ-
фический термин, обозначающий отчужденное бытие человека. 
Все социальное становится «серией» – внешним отношением чу-
ждых друг другу людей, направленным  к некоему общему для 
всех ее членов внешнему объекту. В этой серийности, будь то 
толпа на улице, класс, граждане государства отчуждается инди-
видуальная личности и всякая индивидуальная практика180. В от-
чужденной и материализованной истории, которая принуждает 
людей к «серийному» образу жизни и мысли, на фоне этих мас-
совых групп периодически небольшие объединения людей, сли-
вающихся в одно целое в акте насилия против «вещей, несущих в 
себе судьбу», и против «людей, ставших рабами»181. Эти «группы 
борьбы» рассматриваются Сартром как двигатели истории и ис-
точники революции, он видит в них практический образец под-
линных «человеческих отношений в действии». К сожалению, 
Сартр не рассматривает никаких других, помимо революционно-
политических, рецептов «осубъекчивания» самого себя, никаких 
практик обнаружить не представляется возможным. Обозначая 
две движущие силы в концепции разума, М.К. Мамардашвили 
подводит итог к «Критике диалектического разума» таким обра-
зом: «Это внутренняя «диалектика» индивидуальных проектов и 
всей вообще сферы непосредственно индивидуальных «человече-
ских отношений» и «материя», т.е., в понимании Сартра, «анти-
диалектика», рождающаяся из материальных условий действия и 
становящаяся, к несчастью для людей, фактором истории на рав-
ных правах с индивидуальными проектами. Против последней и 
должен, по Сартру, бороться сознательный дух, воплощающийся 
в группах борьбы»182. 

                                                           
179 Киссель М.А. Философская эволюция Ж.-П. Сартра. Л.: Лениздат, 1976. С. 180. 
180 Sartre J.-P. Critique de la raison dialéctique. Paris: Gallimard, 1960. Р. 426. 
181 Ibid. P. 382. 
182 Ойзерман Т.И. Современныйэкзистенциализм. Критические очерки. М.: Мысль, 
1966. С. 195. 



152 

В работе «Проблемы метода» (1957)183 Сартр раскрывает во-
просы взаимодействия индивида и общества в контексте истории. 
По его мнению, общность истории состоит в том, чтобы рассмат-
ривать ее не как сумму интересов составляющих ее членов и не 
как структуру, которая игнорирует индивидов, а как место фор-
мирования и выражения индивидуальности. Он обвиняет полити-
ческую культуру в том, что она, пытаясь выражать интересы об-
щества и отдельного человека ложными путями, ставит послед-
него перед неверным выбором. Такая раздробленная реальность 
(либо сумма частностей, либо подавляющая структура) не дает 
человеку осознать мир в его тотальности и конкретности. Ни реа-
лизм, ни идеализм – главенствующие направления в европейской 
философии времени молодости Сартра – не дают человеку осоз-
нать, что мир и человек связаны друг с другом, и его познание 
невозможно без точек схождения. Используемая Сартром фено-
менология (или даже трансфеноменология184) позволяет ему пре-
одолеть эти направления и предложить свое понимание коэкзи-
стенции человека и мира.  

Заключительная тема, которая частично совпадает с пробле-
матикой субъективации у М. Фуко, связана с отношением Сартра 
к морали. Если М. Фуко, развивая концепцию субъективации, на-
стаивал на ключевой роли морали и формировании этического 
субъекта, то его коллега указывает на историчность и социализи-
рованностью морали, которая больше связана с бытием-для-
других. Сама концепция морали не игнорируется Сартром, но ау-
тентичную (т.е. подлинную) жизнь человека бессмысленно и аб-
сурдно связывать с моралью. Она, во-первых, всегда связана с 
исторической эпохой, а во-вторых, менее важна по сравнению с 
описанием привычного образа жизни человека. Здесь важна 
мысль о месте философа в обществе: он должен не указывать, как 
надо жить, предоставляя готовые рецепты, а должен описывать 
отчуждения, их генезис и проявления с тем, чтобы каждый чело-
век своим личным выбором мог обосновать собственное аутен-
тичное существование185.  

Из двух возможных способов относиться к морали – либо кан-
товский строгий этический радикализм, где принцип выше цен-

                                                           
183 Сартр Ж.-П. Проблемы методы. Статьи. М.: Академический проект, 2008. 222 с.  
184 Монин Н. Сартр. М.: РИПОЛ классик, 2018. С. 74. 
185 Там же. С. 319. 



153 

ности человеческой жизни, либо гуманистическая этика, где цен-
ность человека превыше других ценностей – Сартр выбирает вто-
рую позицию. Большинство его литературных произведений опи-
сывают тяжелые, пороговые ситуации, в которых герои также 
предстают перед этими двумя позициями, но в итоге француз-
ский мыслитель показывает, сколь незначительна сама этика по 
сравнению с поиском своего собственного бытия.  

Резюмируя вышесказанное, следует отметить, что философ-
ская позиция Ж.-П. Сартра, начиная с «Бытия и ничто» и закан-
чивая «Критикой диалектического разума» колеблется между по-
зитивной идеей сопротивления и негативной оценкой любых 
усилий самого человека по изменению окружающего его мира. 
  



154 

СИМОНА ДЕ БОВУАР 
 

В этой работе нельзя было не упомянуть об уникальном пред-
ставителе французского экзистенциализма – Симоне де Бовуар, 
чьи идеи явились точкой соприкосновения феминистического и 
экзистенциального дискурсов. К сожалению, ее творчество пред-
ставляет собой слабо концептуализируемую совокупность идей и 
взглядов.  

Известно, что наиболее популярной работой французской 
мыслительницы является «Второй пол» (1949), где она с помо-
щью исторического и критического методов вскрывает проблему 
подавления феминного в западной культуре. В этой работе она 
настаивает, что общество конструирует маскулинное (мужское) 
как позитивную культурную норму, а феминное (женское) как 
негативное, как отклонение от нормы, как Другое. Следователь-
но, она ставит вопрос о субъекте не в классическом экзистенци-
альном ключе, а усложняет его, считая что в современной куль-
туре складывается субъект-мужчина и другой субъект-женщина, 
при этом «женщина самоопределяется и выделяется относитель-
но мужчины, но не мужчина относительно нее; она – несущест-
венное рядом с существенным. Он – Субъект, он – Абсолют, она 
– Другой»186. 

В социальном смысле эта ситуация означает, что группа лю-
дей, обозначаемая как «чужая» или «другая», признается непол-
ноценной и лишается не только прав на равенство, но и права ос-
таваться Другой, т.е. жить в физическом, духовном и психиче-
ском отношении иначе, по сравнению с группой, которая устано-
вила эти культурные нормы и ценности. 

В экзистенциальном смысле это значит, что женщине еще 
сложнее приблизиться к подлинному существованию, поскольку 
ее преградой является не только онтологический горизонт, но и 
дополнительные социально-культурные препятствия, созданные 
западным обществом с развитой маскулинностью. 

Оставаясь экзистенциальным мыслителем, Бовуар помещает 
проблему женского существования в контексте вопросов о воле, 
выборе, самореализации и т.п. Она обращает внимание на специ-
фику формирования женской индивидуальности, в процессе ко-
торого женщина принимает на себя роль Ничто. Культурные 

                                                           
186 Бовуар С. де. Второй пол. М.–СПб.: Прогресс; Алетейя, 1997. С. 28. 



155 

рамки, в которых оказывается женщина, не позволяют ей быть 
достаточно активной, например, потому, что будучи привязанной 
к быту семьи, женщина не могла осознать собственную уникаль-
ность и иметь возможность для творчества и рефлексии, т.е. в от-
личие от мужчины была лишена «бытия-для-себя». Более того, 
для субъекта-мужчины она является частью объекта, т.е. частью 
природы, которую необходимо преобразовать. Именно поэтому 
мужская деятельность по преобразованию окружающего мира 
делает женщину природным существом, нуждающемся в транс-
формации и творце.  

Саму Симону де Бовуар волновало множество аспектов утра-
ты женщиной статуса субъекта: экономическая несамостоятель-
ность; мифы о «настоящей женщине»; женская греховность; мо-
дели воспитания, подчеркивающие интеллектуальное и эмоцио-
нальное детство; навязанный образ «настоящей» или «культур-
ной» женщины. Однако экзистенциальная составляющая ее 
мышления делает проблему становления женской субъективно-
сти глубже, чем простое приобретение трудовых, образователь-
ных и избирательных прав. Применяя экзистенциальный подход, 
она ставит вопрос о власти и доминировании, принятии личной 
ответственности за свою судьбу. 

Пытаясь различить сущностные черты мужчины и женщины 
как двух противопоставляемых субъектов, С. де Бовуар, в первую 
очередь, обращается к биологии, психоанализу и марксизму. 
Биологическое восприятие двух полов, прослеживаемое от Ари-
стотеля к Гегелю, стремится к утверждению в мужчине активно-
го начала, а в женщине – пассивного, что неминуемо ведет к яр-
кому диморфизму – физическая сила и выносливость мужчины 
дает ему больше потенциальных возможностей реализовываться 
в мире. Однако такая трактовка не устраивает французскую мыс-
лительницу. Экзистенциальная перспектива М. Хайдеггера, Ж.-П. 
Сартра и М. Мерло-Понти гласит, что биологическое тело – это 
ситуация, а не вещь, следовательно, оно предопределяет направ-
ленность на существующий в том числе и социальный мир187. 
Внутри мужского мира слабость женщины действительно будет 
говорить о ее меньшем экзистенциальном воплощении как субъ-
екта. Однако мир, сам по себе, как заброшенность, никаких муж-
ских характеристик не имеет, а значит и слабость женского субъ-
                                                           
187 Бовуар С. де. Второй пол. М.–СПб.: Прогресс; Алетейя, 1997. С. 68. 



156 

екта как ее сущностная черта отсутствует.  
В психоанализе С. де Бовуар не устраивает несколько основ-

ных положений. Во-первых, что З. Фрейд, не признавая уникаль-
ность женского либидо и усиливая ее комплекс кастрации с ком-
плексом Электры, рассматривает женщину как увечного мужчи-
ну. Во-вторых, критикуя развиваемое А. Адлером учение о моти-
вации, отличающее его от фрейдистского учения о (сексуальных) 
побуждениях, С. де Бовуар настаивает, что предложенный им 
комплекс женской неполноценности, связанный с отказом от 
женственности в силу протеста против господства мужского в 
обществе – также связан лишь с завистью к фаллическому. Ос-
новная претензия к психоанализу вообще – отсутствие серьезного 
объяснения господства мужского над женским или иначе – от-
сутствие объяснения, почему женщина – это Другой188. Недоста-
точность всевозможных (хоть и системных, и весьма плодотвор-
ных) объяснений психоаналитиков связана с тем, что все отличия 
между мужской и женской субъективностью объясняются только 
с позиции сексуальности как активной энергии. Разбивая тезис об 
отчуждении себя в пользу матери или отца, французская писа-
тельница в своей критике Эдипа сближается с Ж. Делезом, ут-
верждавшим принципиальную невозможность воспроизводства 
социального из семейного189. 

Третья линия критики предыдущих учений, рассматривающих 
женщину как Другого, направлена против исторического мате-
риализма. Это направление открыло идею человечества как ан-
тифизиса, предпочитая рассматривать социальную жизнь как ис-
торическую, а не природную реальность, чем сумела преодолеть 
предыдущие два образа мысли. Энгельсова мысль, изложенная в 
«Происхождении семьи», сводится к тому, что «величайшее по-
ражение женщины» случилось при переходе общества от перво-
бытного к рабовладельческому, когда женщина перестала выпол-
нять важную экономическую функцию, связанную с производи-
тельным трудом у домашнего очага. За женщиной начинает за-
крепляться положение Другой потому что, с одной стороны, она 
не становится окончательно угнетаемой, как класс рабов, по-
скольку женская сексуальность и способность к материнству ста-

                                                           
188 Бовуар С. де. Второй пол. М.–СПб.: Прогресс; Алетейя, 1997. С. 81. 
189 Делез Ж. Анти-Эдип: Капитализм и шизофрения. Екатеринбург: У-Фактория, 2008. 
С. 263–265. 



157 

вят мужчину в относительную зависимость от нее, но, с другой 
стороны, она была недостаточно сильна, чтобы закрепить за со-
бой положение эксплуататора как в экономической, так и в соци-
альной жизни, несмотря на то, что была и сексуальным партне-
ром, и воспроизводителем жизни. Как угнетаемый класс она ста-
новится частью исторической действительности, и такое положе-
ние дел во многом связано с судьбой социализма. При достиже-
нии социализма исчезнет всякое угнетение, следовательно, угне-
тение женщины как Другого тоже уйдет в историю. Тем не менее, 
эта смутная перспектива и отсутствие четких объяснений, почему 
женщина была вплетена в подчиненное отношение в той же сте-
пени, что и рабы, – не дает С. де Бовуар возможности согласиться 
с марксистским подходом190. 

Экзистенциализм остается единственной философской пара-
дигмой, способной дать ответы на вопросы о том, почему жен-
щина стала Другой и как ей стать субъектом, развернув свое под-
линное существование. В рамках своего анализа французская 
мыслительница дает нам три модели субъективации или три фи-
гуры-образа женщины как субъекта, смысл которых изложен в 
третьей части второго тома ее главного исследования «Второй 
пол» (1949): самовлюбленная женщина, влюбленная женщина и 
богоискательница. 

Французская писательница утверждает, что не только само-
влюбленная, но и всякая женщина является имманентным субъ-
ектом, поскольку, в отличие от мужчины, способна осознать и 
реализовать себя через собственное «я», но не через внешние за-
воевания объектного мира (трансцендентность мужского субъек-
та).  Женщина становится объектом своего же желания быть Я, 
вследствие саму себя конструирует как Другой191. Сочетания соб-
ственного Я и сконструированного Я – реальность женщины как 
субъекта, ведь для нее нет различия между такой «игрой и реаль-
ностью». С. де Бовуар приводит в качестве примера то, что жен-
щина выбирает себе любимые цвета, наряды, героинь или целые 
романы, которые бы она хотела воспроизвести сама.  

Главной проблемой второй стороны имманентного субъекта 
женщины – этого сконструированного образа – является нежела-
ние и угасание способности устанавливать тесные отношения с 
                                                           
190 Бовуар С. де. Второй пол. М.–СПб.: Прогресс; Алетейя, 1997. С. 90. 
191 Там же. С. 707. 



158 

реальным миром: «Самовлюбенная женщина, не видящая ничего, 
кроме своего воображаемого двойника, уничтожает себя. Ее вос-
поминания застывают, поведение становится шаблонным, она 
повторяет одни и те же слова и жесты, из которых постепенно 
исчезает всякий смысл…Занятая лишь одним самовосхвалением, 
женщина, которая ничего не делает, не реализуется как личность 
и, следовательно, восхваляет ничтожество»192. 

Двойника женщины-субъекта в действительности не сущест-
вует, следовательно, ей не удастся ощутить себя целостным субъ-
ектом и достичь подлинности своего существования. Вопреки 
преодолению своей двойственности, она будет искать спасения в 
шуме, толпе, в том, что М. Хайдеггер определили бы как das Man. 
Отсюда ее зависимость от общества, от мужчины как трансцен-
дентального субъекта и отсюда ее единственное возможное само-
утверждение – в Другом. 

Второй фигурой предстает влюбленная женщина, которая, с 
позиции экзистенциального анализа, будет являться субъектом, 
ищущим сопричастия или идентификации своего существования 
с существованием мужчины-субъекта. Мужчина как трансцен-
дентный субъект реализует себя в активной деятельности, разви-
вая себя как первостепенное существо, в то время как женщина, 
осознавая свою второстепенность, не находит ценность своего 
имманентного существования в поступках, направленных вовне, 
поэтому единственный способ своей реализации она обнаружи-
вает в полновластном субъекте, т.е. в мужчине.  

Отказываясь от борьбы за собственную субъективность, такая 
женщина-субъект стремится к «великой любви». В некотором 
смысле С. де Бовуар идет вслед за психоанализом, возвращаясь к 
идее, согласно которой найти мужчину для любви означает для 
женщины вернуться к своему отцу, будучи ребенком, вновь обре-
тя защиту и счастье193. Это отнюдь не самоуничижение, скорее, 
попытка найти внешний локус контроля, который будет напол-
нять существование женщины смыслом.  

В конечном итоге такая модель субъективации женщины пол-
ностью противостоит модели самовлюбленной женщины, ведь 
основным механизмом формирования своей субъективности она 
делает свое поклонение или покорность. Однако в этом случае 
                                                           
192 Бовуар С. де. Второй пол. М.–СПб.: Прогресс; Алетейя, 1997. С. 721. 
193 Там же. С. 726. 



159 

женщина также не получает свободы в той мере, в какой ею об-
ладает трансцедентальный мужчина-субъект, ведь если само-
влюбленная женщина находится в зависимости от общества или 
das Man, то влюбленная женщина – от отдельного мужчины. Па-
радокс любви, «доходящей до обожания, заключается в том, что, 
стремясь к самоспасению, женщина в конце концов приходит к 
самоотречению»194. 

В какой-то степени данная модель субъективации замыкается 
созданием нового типа субъекта «мы», где главную роль играет 
мужчина, обладающий легитимной  субъективностью, а вторую –  
женщина, ищущая отождествления с ним. Любить и быть люби-
мой, в таком случае, – главная ценность и опора нового субъекта 
«мы».Соблюсти оба параметра сложно, поскольку как мужчина, 
выпячивающей свою тиранию и стремление к власти над объек-
том, так и женщина, идеализирующая своего избранника и вы-
двигая к нему требования как к идеалу, а не как к простому чело-
веку, могут разрушить союз, построенный на любви. Поэтому по-
скольку в этой модели субъективации любовь женщины – ре-
зультат ее слабости, а не силы, то и сама любовь превращается из 
источника жизни в главное проклятие. Влюбленная женщина, как 
вторая возможная фигура женщины-субъекта, тоже остается один 
на один со своими отвергнутыми дарами (преданность и идоло-
поклонническая любовь) и бесполезным существованием, кото-
рые не интересуют мужчину-субъекта. 

Если фигура влюбленной женщины тяготеет к замыканию 
своей имманентности на мужчине как полноценном субъекте, то 
третья фигура – богоискательница – отказывается от тираниче-
ского отца или мужа и обращается к последнему духовному при-
станищу – к Богу. В этом случае женщина подменяет ограничен-
ного и не всегда присутствующего рядом мужчину абсолютным и 
постоянно напоминающем о себе Богом – это чистая сублимация. 
Тем не менее, основная цель женщины как потенциального субъ-
екта не меняется – в своей любви к Богу она стремится к самолю-
бованию, ведь господь всегда рядом и, в отличие от конкретного 
мужчины, будет постоянно надзирать за ней и вести ее195. 

Несмотря на то, что самоотречение и смирение – отличитель-
ная черта любого глубоко верующего человека, отдающего свою 
                                                           
194 Бовуар С. де. Второй пол. М.–СПб.: Прогресс; Алетейя, 1997. С. 731. 
195 Там же. С. 754. 



160 

жизнь служению Богу, – женщина и здесь в большей мере, чем 
любой другой мужчина, прибегает к самоотречению. Любовь 
превращается в религиозный пыл, а всевозможные попытки най-
ти себя в индивидуальном спасении, данном Богом, – в уничиже-
ние себя и утихание всякой субъективности. 

Если все эти фигуры женщины-субъекта не справляются с 
тем, чтобы привести их к подлинной экзистенции, то предлагает 
ли что-либо сама автор работы «Второй пол»? 

В сущности, критика маскулинной организации западной 
культуры и положения женщины в нем видятся непреодолимыми. 
Женщина может утвердиться как субъект, если «осознает свою 
ситуацию», однако в таком случае общество и мужчина в частно-
сти разрушает легитимность ее женственности, поскольку нельзя 
одновременно уделять, подобно кокетке, множество времени 
своему внешнему и одновременно развивать внутреннее. Интел-
лигентной женщине сложно играть роль женщины, которая хочет 
интриговать мужчин, и ее острый ум будет находить себе дорогу 
в мужском обществе, разрушая ее образ непосредственности.  

В конечном итоге, стремление к профессиональным успехам, 
материнство и вопросы женской сексуальности – совокупность 
основных факторов, мешающих женщине даже в современном 
обществе утвердиться в своем положении рядом с мужчиной-
субьектом. Неполноценный субъект или Другой для субъекта-
мужчины – такое обозначение наилучшим образом описывает ре-
зультат женской субъективации в нынешнем мире согласно иде-
ям С. де Бовуар.  

В этом небольшом анализе мы не стремимся подтвердить кри-
тику «маскулинного мира» или, наоборот, раскритиковать пози-
цию французской феминистки. Мы хотели лишь очертить тот 
круг вопросов, с которым сталкивается экзистенциализм фемини-
стского типа, где вскрывается множество проблем становления 
женщины как субъекта и некоторые особенности мужчины как 
субъекта. 

Мужчина субъект трансцендентен не столько в силу природ-
ных дарований, сколько в силу культурно детерминированных 
установок западной цивилизации. Предлагаемая С. де Бовуар 
трансцендентность здесь, безусловно, понимается не в духе 
Кьеркегора или Хайдеггера, и не в духе Канта или Гуссерля, а 
скорее, как противостоящая подчинению и отчуждению возмож-



161 

ность свободно выходить за пределы своего внутреннего содер-
жания и оказывать влияние на внешний объективированный мир 
(природу, общество и т.п.) Именно эту трансценденцию женщина 
хочет одновременно и иметь, преклоняясь перед субъективно-
стью мужчины, и удержать внутри себя, т.е. подчинить ее имма-
нентности своей сущности.  

В своих работах Симона де Бовуар неоднократно выделяет не-
сколько отличительных черт женщины субъекта, которые ярко 
отличают ее от субъекта-мужчины. Первое положение связано с 
тем, что субъективность женщины всегда двойственна, в отличие 
от монолитной сущности мужчины. Будучи построенной на цен-
ностях завоеваний внешнего мира, западная культура способст-
вовала тому, что более активный, физически крепкий и рисковый 
юноша входит в общество без всяких социальных и духовных ог-
раничений. Внешняя сторона реальности для мужчины совпадает 
с его внутренней природой и сущностью. Женщина же вынужде-
на играть сразу на двух полях: с одной стороны, взращивать и не 
потерять свое внутреннее содержание, а с другой стороны, при-
способиться к внешнему миру, где мужчина уже получил пре-
имущества. Отсюда и три основных способа приспособиться к 
такой двойственности: концентрация на внешнем (хайдеггеров-
ское das Man), концентрация на любимом мужчине, концентра-
ция на Боге. 

Второе положение является результатом первого пункта и за-
ключается в том, что женщина понимает себя как Другой именно 
потому, что находит свою субъективность вторичной и утвер-
ждает центр своей экзистенции вне себя. В действительности, все 
политические, социальные, культурные и экономические формы 
угнетения женщины, неоднократно упоминаемые как самой С. де 
Бовуар, так и ее последовательницами, приводят женскую субъ-
ективность в глубочайший и перманентный духовный кризис, ко-
торый имеет первостепенное значение. Вынося полюс формиро-
вания собственной субъективности за пределы своей сущности, 
женщина оказывается зависимой от внешнего мира ситуации. В 
силу этого она не способна в полной мере переносить экзистен-
циальные кризисы и самостоятельно их преодолевать, обретая 
новые формы и опыт экзистенции.  

В-третьих, в силу сложившихся культурных традиций и норм, 
женская субъективация во многом направлена вовне, нежели во-



162 

внутрь своей субъективности. В части, касающейся внешности, 
атрибутики, навыков, образности и поведения, женщина гораздо 
более продвинутое социальное существо, нежели мужчина. Од-
нако согласно представлениям классических экзистенциалистов, 
обращение к внешнему («праздному», «бытию-с-другими», без-
духовная интерсубъективность и т.п.), скорее, разрушает духов-
ную основу человека как субъекта, нежели помогает ей укрепить-
ся. Смещение субъективации в сторону внешнего делает невоз-
можным личное становление женщины, ограничивает ее возмож-
ности достичь подлинного бытия и скрепляет и ставит в зависи-
мость от того, чья мнимая субъективность верифицирована куль-
турой – от мужчины. Женщина остается Другим и сама остается в 
большой зависимости от Другого субъекта-мужчины, чаще всего 
отказываясь от борьбы за иной способ существования.  
  



163 

АЛЬБЕР КАМЮ 
 

Писатель и философ – частое сочетание в мире французской 
философии. Альбер Камю в большей степени писатель, чем Ж.-
П. Сартр, но в меньшей степени философ, нежели Г. Марсель. Но 
именно его литературное творчество, пользующееся огромным 
успехом, является собранием лучших примеров художественного 
оформления экзистенциального настроения. Его многочисленные 
труды – «Счастливая смерть» (1938), «Миф о Сизифе» (1941), 
«Посторонний» (1942), «Чума» (1947), «Бунтующий человек» 
(1951), «Падение» (1956) и незаконченный «Первый человек» 
(написан до 1960 г., но опубликован лишь в 1994 г.) и др. – яркие 
воплощения экзистенциального мышления, выраженного в мно-
гочисленных литературных образах, где герои постоянно нахо-
дятся в моменте падения, сталкиваются с пограничными ситуа-
циями и ставят под вопрос подлинность бытия и смысла своего 
существования.  

Не стоит забывать, что Альбер Камю – носитель уникального 
направления в экзистенциализме, получившего название абсур-
дизм. В первую очередь, абсурдизм предполагает, что мир не 
устроен разумно (или не устроен вовсе). Постоянно ускользая от 
нашего стремления обнаружить в нем хоть что-то истинное, мир 
враждебно настроен по отношению к человеку и постоянно об-
манывает его. Подставляя одну из своих самых примитивных 
граней и позволяя человеку познать ее, превратив в некое устро-
енное бытие, мир тут же играючи подставляет другую грань, раз-
рушая всякие надежды человеческого ума на обоснование исти-
ны.  

Безусловно, элементы абсурдизма обнаруживаются и у С. 
Кьеркегор, и у Л.И. Шестова, но только в работах А. Камю аб-
сурдизм становится концептуальной основой для рассмотрения 
философских проблем как в теоретических работах, так и в ху-
дожественных произведениях. 

На формирование мышления Альбера Камю непосредственно 
повлияли Ф.М. Достоевский и Ф. Ницше. Познакомившись в 
ранние годы с произведениями русского гения, Камю навсегда 
оставляет смерти и самоубийству центральное место в своем 
творчестве. Самоубийство – бунт субъекта перед смертью, 
смерть как прогресс цивилизации, логичность самоубийства как 



164 

рациональный ответ на абсурд человеческой жизни – все эти те-
мы повторяются французским философом не единожды. 

Ф. Ницше, с другой стороны, повлиял на Камю своим осоз-
нанным нигилизмом. Нигилизм в своей крайней форме, доведён-
ной до метода, является одним из самых важных способов суще-
ствования человека в мире абсурда. Радикальность и конструк-
тивность нигилизма как методического отрицания всего найдет 
свое отражение в целом ряде художественных работ французско-
го писателя. 

В самом раннем романе «Счастливая смерть» (1938) Альбер 
Камю занимается поиском ответа на вопрос: «Что такое сча-
стье?» Для этого он ставит Патриса Мерсо на жизненный путь, 
полный как счастья, так и горя. Главный герой хочет вырваться 
из повседневности: обрести другое жилье, покинуть отупляющую 
работу, разобраться в отношениях с женщинами. Счастье ему ви-
дится в богатстве. Его единственной надеждой на обретение та-
кого счастье становится крайнее преодоление всяческих мораль-
ных правил – убийство. 

Загрей – убитый главным героем богач – подводил главного 
героя к этому убийству, настаивая, что счастье обошло его сто-
роной, когда в результате несчастного случая он лишился ног. 
Естественность его смерти очевидна, и он дает условное согласие 
на то, чтобы его бессмысленное существование, лишенное всяко-
го счастья, прекратилось. Тем не менее, Мерсо чувствует вину за 
то, что совершил – он добровольно ведет одинокое существова-
ние, считая, что только так сможет разобраться в себе и обрести 
счастье.  

Однако со временем, пробираясь в своем путешествии все 
южнее – от центральной Европы к Италии, а после и к берегам 
Алжира – его омертвевшая душа начинает возрождаться. Он 
осознает, что только после своеобразного бунта – предельного 
желания изменить свою жизнь, переступив через общепринятые 
нормы – он открыл себе дорогу к счастью. Здесь Камю подходит 
вплотную к ницшеанской «воли к жизни», подменяя ее «волей к 
счастью»: быть счастливым можно только преодолевая несчастье 
и горе, даже самым преступным способом («Если я счастлив, так 
это из-за моей нечистой совести»). Бунт против мира, наполнен-
ного несчастьем и отрицание общественных ценностей с целью 
достижения личного счастья – вот путеводная нить этого романа. 



165 

Тем не менее, здесь мы видим лишь подготовку к тому, что кон-
цептуально будет сформулировано в эссе «Изнанка и лицо», ро-
мане «Чума» и даже пьесе «Калигула» – идея бунтующего субъ-
екта. 

«Миф о Сизифе» (1941), написанный в годы немецкой окку-
пации Франции, часто рассматривается как манифест абсурдизма, 
однако в этой работе А. Камю, скорее, пытается убедить самого 
себя, а заодно и читателя в том, что обман смерти, т.е. самоубий-
ство, не является правильным шагом  для построения собствен-
ной субъективности. Напротив, лишение себя жизни – яркий 
пример капитуляции и признания поражения в деле борьбы за 
собственную судьбу. Смиренное преодоление обстоятельств и 
моральное превосходство над врагами – вот, что необходимо, 
чтобы взрастить в себе то немногое, что подвластно человеку как 
субъекту. 

Проблема самоубийства, так или иначе, становится главный 
вопросом, который вытекает из ситуации абсурда. Безразличие 
мира, сознание своей смертности, бессмысленность жизни, скука 
– это способы, с помощью которых абсурд прорывается через 
мир к личности. Может ли человек строить собственную субъек-
тивность, если мир не отвечает его основному требованию – яс-
ности и возможности отыскать смысл? 

Здесь Альбер Камю предлагает понятие «абсурдный субъект», 
т.е. человек, принимающий абсурд. Человек абсурда стремится к 
предельному напряжению, которое постоянно поддерживает сво-
им одиноким усилием и осознает то, что только своим бунтом 
изо дня в день он свидетельствует об истинности своего сущест-
вования196. Какие черты его характеризуют? Во-первых, отрица-
ние моральных ценностей, а точнее – отказ от «бесполезных уг-
рызений совести» в случае совершения аморальных поступков, 
ведь абсурд показывает, что все последствия равноценны. Во-
вторых, мужество к жизни и отказ от самоубийства, иными сло-
вами, смирение перед тем фактом, что придется жить в мире аб-
сурда. В-третьих, вера в собственные силы, а именно умение до-
вольствоваться тем, что есть и распоряжаться отпущенным вре-
менем с осознанием того, что собственная свобода конечна. В-
четвертых, отсутствие религиозной веры и надежды на будущее, 
опора только на собственные силу и личную мораль, поскольку в 
                                                           
196 Камю А. Миф о Сизифе. М.: АСТ: Астрель, 2011. С. 103. 



166 

истории человека ни одна философская школа так и не смогла 
объяснить парадокс божественного всемогущества. 

В завершении эссе А. Камю сравнивает судьбу Сизифа с жиз-
нью современного человека. Жизнь, наполненная скукой и бес-
смысленностью, может обрести смысл только в случае отказала 
от самоустранения человека и осознания абсурда, в котором и 
рождается свобода. Сизиф учит свободе, за которой следует от-
вержение всяких богов и борьба с миром абсурда. Бунт против 
абсурда приводит к тому, что субъект абсурда становится бун-
тующим субъектом. 

Повесть «Посторонний» (1942) обращается к темам, которые 
актуальны во все времена: человек и общество, жизнь и смерть, 
случайность и закономерность. Главного героя Мерсо трудно на-
звать активным субъектом – мир обволакивает его существова-
ние, смерть матери его не волнует, отношения он строит без люб-
ви, переезд в Париж его не интересует. Только после убийства 
напавшего на него араба его жизнь получает встряску, но не на-
деляется смыслом, как можно было бы ожидать.  

После этого Мерсо арестован и осужден, но, согласно абсурд-
ной ситуации мира, ему вменяется не само преступление, а то, 
что ему несвойственны никакие принципы морали и человече-
ские чувства: ни разу не заплакав на похоронах собственной ма-
тери, не пожелав взглянуть на покойную, на следующий день 
вступает в связь с женщиной и, будучи приятелем профессио-
нального сутенёра, он совершает убийство по ничтожному пово-
ду, сводя со своей жертвой счеты. 

Суд назначает ему смертную казнь – публичное отрубание го-
ловы. Этот мотив, связывает Мерсо и Христа, ведь здесь главный 
герой ищет спасения не для себя, а для всех, пытаясь завоевать 
признание свободы для каждого – свободу от суждений толпы, 
свободу собственного мироощущения и выстраивания своей эк-
зистенции (своего стиля жизни, как пишет сам Камю). Человече-
ское существование, по мнению Камю, представляется лишь це-
почкой случайностей, не зависящих от воли субъекта, и свобода 
каждого заключается в том, как он реагирует на события вокруг. 
Это уже ранняя концептуализация бунтующего субъекта, но пока 
неуверенная и недоработанная. Так, в своих записях А. Камю 
указывает, что дает своему персонажу «определение через отри-



167 

цание»197, иными словами, стать собой можно только через отказ 
от морали общества. Героизм без Бога, как и подлинная свобода 
от других, возможна только там, где человека осуждают. 

В романе «Чума» (1947) Камю идет дальше и хочет дать пер-
сонажу больше смысла, нежели господину Мерсо. По признанию 
самого Камю, «Посторонний» описывает наготу человека перед 
лицом абсурда, а «Чума» – глубинное равенство точек зрения от-
дельных людей перед тем же абсурдом198. Таким образом, в этом 
романе он пытается осмыслить абсурдность мира в контексте ин-
терсубъективности и показать, что мораль должна быть личной, 
но применяться ко всем, а не наоборот.  

Повествование ведется от лица доктора Бернара Риэ, который 
очутился в городе, охваченном страшной болезнью, уносящей 
жизни людей. Чуму можно понимать здесь во множестве смы-
слов: как заразная болезнь (или даже болезнь к смерти, связь с С. 
Кьеркегором); как заброшенность в ситуацию (или в мир); как 
наказание за человеческие грехи; как государственную и бюро-
кратическую машину (связь с М. Фуко). 

Подобно тому, как убийство служило для господина Мерсо 
личной встряской, чума является встряской общественной. Она 
должна была раскрыть глаза и заставить думать людей друг о 
друге – взбунтоваться против безразличия естественной жизни. 
Камю сталкивает абстрактность нашей обыденной жизни с кон-
кретностью зла, исходящей от чумы – это погружение должно 
пробудить субъекта через заботу о Другом. 

Однако эта забота, не являющаяся людям в естественных ус-
ловиях, когда ничего не угрожает их жизням, не появится только 
лишь из-за чумы. Весь роман посвящен теме разлуки и одиноче-
ства, ведь чума сама по себе – лишь полбеды. Разлука с привыч-
ным ходом жизни, разлука с любимыми и близкими, разлука с 
привычными представлениями о смерти как чем-то далеком и 
редком – вот зло, с которым сталкивается человек. Только в та-
ких условиях в человеке просыпается бунт к заботе о самом себе 
и о своем ближнем. Таково преодоление абсурда в этом романе – 
забыть о существовании другого мира (Бог нас покинул и мы 
расплачиваемся за грехи чумой) и о том, что мы будем отвечать 
за свои поступки после смерти, но помнить о том, отвечать за 
                                                           
197 Камю А. Записки бунтаря. М.: АСТ: Астрель, 2011. С. 30. 
198 Там же. С. 37. 



168 

свои поступки надо здесь и сейчас, в этом мире и перед любимы-
ми людьми.  

В результате бунтующий субъект в романе «Чума» уже не 
просто утверждает себя через отрицание, а идет дальше. Он от-
рицает Бога, но не отрицает универсальные и трансцендентные 
ценности. Например, справедливость, о которой А. Камю пишет в 
своих записях 1945 г. в ходе подготовки «Чумы»: нравственность 
описывается А. Камю в самых разных формах и тонах. В своих 
записных книжках он отмечает, что «мы должны служить спра-
ведливости, потому что существование наше устроено неспра-
ведливо, должны умножать взращивать счастье и радость, потому 
что мир наш несчастен»199. 

Он отрицает общественную мораль (абстрактная бюрократи-
ческая машина), но не отрицает мораль, рождающуюся в личных 
привязанностях: субъект философски воспринимает чужие бо-
лезни: «но если заболел его лучший друг, он поднимает всех на 
ноги»200. Главный вопрос романа – может ли человек создавать 
собственные ценности? Субъект, рожденный в бунте и отрица-
нии, безусловно, сталкивается с этой проблемой.  

Написанный в 1951 г. «Бунтующий человек» – ключевая рабо-
та, раскрывающая концепцию бунтующего субъекта, сталкиваю-
щегося с абсурдностью существования. В этом эссе А. Камю 
проводит философско-исторический анализ с целью переписать 
ницшеанскую концепцию нигилизма и построить генеалогию 
бунта, вскрыв закономерности его развития. 

Бунтующий человек – это подлинный, пробужденный субъект, 
всю жизнь повиновавшийся господским распоряжениям, но не-
ожиданно осознавший неприемлемость последнего из них201. 
Иными слова, человек становится бунтарем, бунтующим субъек-
том тогда, когда осознает границы и своим «нет» обозначает су-
ществование границы, которые некто извне хочет нарушить сво-
им посягательством.  

Обычно человеческий дух может находиться во вселенной са-
крального, где ему уготованы ответы на все вопросы, либо во 
вселенной бунта, где он требует самостоятельности. Но посколь-
ку современное общество, по мнению Камю, стремится обосо-

                                                           
199 Камю А. Записки бунтаря. М.: АСТ: Астрель, 2011. С. 144. 
200 Там же. С. 136. 
201 Камю А. Бунтующий человек. М.: АСТ, 2014. С. 169. 



169 

биться от всего священного, человек остается в десакрализован-
ной исторической ситуации и бунт – его единственный выход. 

Метафизический бунт – это восстание человека против своего 
удела и всего мироздания. Он более не хочет мириться со своей 
человеческой участью – быть в противоречивом мире. Тема аб-
сурда у Камю тесно связана с темой парадокса у Кьеркегора – 
цель раба, который начинает бунт – разрешить противоречие 
данного ему мира: кто от кого зависит, и кто кого признает – раб 
господина или господин раба?  

Несмотря на ссылки на древнегреческие мифы и стоические и 
эпикурейские доктрины, Альбер Камю предполагает, что первым 
серьезным метафизическим бунтарем был маркиз де Сад202, впер-
вые поднявший вопрос о возможности теоретического оправда-
ния такого тяжкого преступления, как убийство. В его понимании 
бунтующий человек становится субъектом только тогда, когда 
угнетенный захватывает власть и благодаря своим злодействам 
добивается равенства с господами. Как только человек заводит 
речь о морали или добродетели, становится благородным или со-
чувствует слабым – его тут же изгоняют из стаи господ, и он ста-
нет жертвой вновь. Таков взгляд де Сада: субъективность можно 
обрести через бунт путем проявления своего эгоизма и преодоле-
ния морали, ведь только с помощью преступных и аморальных 
действий можно обрести власть над собой и сломать естествен-
ный ход мироздания.  

Дендизм и романтизм также внесли значительный вклад в ис-
торию бунта и формирование бунтующего субъекта; Бодлер, Ла-
сенер, Байрон и многие другие свои искусством лишь подталки-
вают к тому, чтобы человек хотел испытать не только роль раба, 
но и роль господина или даже палача. Однако даже романтиче-
ский бунтарь – всегда одиночка, а дендизм предполагает, что 
вместо Бога-Творца может быть только индивид. Всем им не хва-
тает понимания необходимости еще более высокого и единящего 
всех принципа – принципа справедливости. Ссылаясь на позицию 
Ивана в «Братьях Карамазовых», А. Камю настаивает на фунда-
ментальной несправедливости существующей в мире истины и 
указывает на то, что такой тип бунтаря уже не пытается быть 
одиночкой – его интересует бунт во имя справедливости ради 
всех, кто ее лишен, а не ради своего удовольствия (де Сад) или 
                                                           
202 Камю А. Бунтующий человек. М.: АСТ, 2014. С. 192. 



170 

эгоизма (Бодлер).  
Нигилизм штирнеровского или ницшеанского типов ставит 

точку в вопросах отношения Бога и человека – первый ничего не 
хочет, а второй лишен единства и цели. Для Ф. Ницше бунт – ес-
тественная борьба со всем, что пытается заменить Бога, который 
умер. Вне зависимости от результата этого бунта человек остает-
ся один и без господина. Свобода, которую получил человек в та-
кой ситуации, опасна тем, что человек вольного ума и свободного 
духа может как прыгнуть выше Бога, так и ниже его, а это значит, 
что подлинное освобождение ведет не к свободе желания, как у 
романтиков, а к свободе обязательства. «Если нет ничего истин-
ного, то все дозволено» подменяется тезисом «если нет ничего 
истинного, то нет ничего не дозволенного». Таким образом, с од-
ной стороны, Ницше-бунтарь заводит свою собственную логику в 
тупик, вновь возвращаясь в мир противоречия и парадокса, а с 
другой – ведет свой бунт к полной аскезе. Его подлинный субъ-
ект – это человек отрицания, который, свергнув Бога, согласен 
отказаться от всего другого бунта, даже такого, который сотворя-
ет новых богов.  

Поскольку метафизический бунт достиг своей целей и вывел 
человек из-под господства Бога, человек продолжает свое бун-
тарское поведение уже внутри истории. В социально-политичес-
ком смысле бунт превращается в революцию – теперь не раб бун-
тует против господина, а человек против человека, в результате 
человек страдает каждый человек.  

Так, к примеру, на совести Г. Гегеля находится грех смещения 
нравственных акцентов – с идеи морали на идею истории, в ре-
зультате чего непреложность морали обесценилась. Революцио-
неры обнаружили у немецкого гения целый арсенал ликвидации 
формальных принципов добродетели203. Принцип соотношения 
господина и раба переносится в историю, а получение признания 
от Другого даже через риск смерти – единственным способом со-
существования. Разрушив всякую трансценденцию, Г. Гегель пе-
реносит всю ценность в конец истории и в XX и XXI вв. западная 
культура жила без всяческих трансцендентных ценностей. 

Позднее К. Маркс совершает прорыв в философской мысли, 
однако делает ставку на революционное насилие и бунт. Его по-
следователи, в том числе русские большевики во главе с Лени-
                                                           
203 Камю А. Бунтующий человек. М.: АСТ, 2014. С. 291. 



171 

ным, пойдут тем же путем, используя диктатуру пролетариата 
для захвата и удержания власти. Однако кульминация идеи эти-
ческого и политического нигилизма, замаскированная красивыми 
словами о «светлом будущем» или построении тысячелетнего 
рейха, достигает в идеологии нацизма и сталинизма. 

В результате идея свободы обернулась совершенно противо-
положной идеей – освобождая других, человек тоталитарного 
общества все более закрепощал самого себя и способствовал ук-
реплению самого тоталитарного режима. Во имя «светлого бу-
дущего» идеологи тоталитаризма готовы были оправдать любое 
беззаконие и любые жертвы. Если придавать истории значение 
Абсолюта и обожествлять ее, то в какой-то момент человек, ко-
торый еще недавно был бунтарем и свободолюбцем, проявит го-
товность к беспрекословному повиновению, будет порабощен го-
сударственной машиной. Сначала нигилизм освобождает челове-
ка от необходимости следовать любой моральной доктрине, а за-
тем лишает выбора, и остается только подчиняться исторической 
необходимости. На смену безграничной свободе приходит неог-
раниченное самодержавие или тоталитарный режим. 

Исторический бунт, продолжая метафизический бунт, приво-
дит человеку к идее действия, а не созерцания. В своем действо-
вании человек уничтожает не только ценности, достигая ниги-
лизма, но и себе подобных, а в конечном итоге – самого себя. Ре-
волюция оборачивается против самого бунта, ведь бунт стремит-
ся к созерцанию на основе единой и универсальной морали, а то 
время как революция строит тотальность на основе трансцен-
дентного нигилизма и абсолюта истории204. Все, что остается че-
ловеку после осознания пагубности революции, – вернуться к со-
зиданию, т.е. к творчеству. 

Искусство, например роман и литература, о которых пишет 
Камю – последнее пристанище добродетели и человека как субъ-
екта – после борьбы с религиозным принуждением, самоубийст-
венных революций и тоталитарных обществ. 

В конечном итоге, современный бунтарь может стать субъек-
том только когда станет субъектом меры. Понимать разницу ме-
жду бунтом и революцией, осознавать значимость пределом обо-
их этих явлений – его главная задача. Абсолютное ненасилие 
пассивно и оправдывает рабство, а систематическое насилие раз-
                                                           
204 Камю А. Бунтующий человек. М.: АСТ, 2014. С. 410. 



172 

рушает человеческое общество. Субъект меры – это человек,  от-
казывающийся от насилия ради достижения своей самости через 
захват власти, но признающий насилие как способ вернуть спра-
ведливое отношение к себе. Бунтарское поведение выступает за 
ограниченное насилие, но не за возведение его до статуса зако-
номерного способа разрешать отношения между господином и 
рабом. При этом субъект не обязательно должен бунтовать про-
тив Другого, он может осуществлять бунтарство по отношению к 
любому историческому и социальному институту – церкви, зако-
ну, тюрьме, государству и т.д. 

Свобода и справедливость – два полюса, вокруг которых А. 
Камю формирует свои представления о субъекте. Абсолютная 
свобода – это насмешка над справедливостью, а абсолютная 
справедливость – это отрицание свободы. Субъект достигает сво-
его истинного существования тогда, когда достигает понимания 
пределов обоих этих понятий. Осознание этих пределов приводит 
к формуле «мы существуем», которая вновь парадоксальным об-
разом сталкивает индивидуализм и историю, свободу и справед-
ливость. Субъект всегда нуждается в Другом, но любое общество 
предполагает дисциплину и человек, стремящийся к большей 
свободе, чем общество способно ему предоставить – признается 
чужаком, преступником и врагом общества. Если же преодолеть 
предел свободы и выйти на тропу неконтролируемого бунта – 
вновь начнется преступное разрушение общества и морали. Сле-
довательно, бунтующий субъект вынужден быть и субъектом ме-
ры – его экзистенция это не прихоть, а вечная битва между необ-
ходимостью свободы и борьбы с несправедливостью205. 

Повесть «Падение» (1956) уже уходит из фарватера темы бун-
тующего субъекта и вновь обращается к абсурдности. Повесть 
более всего походит на исповедь, и в ней раскрывается несколько 
тем, которые пронизывают почти все работы Альбера Камю. Во-
первых, тема общества потребления, которая в экзистенциальной 
обработке звучала бы как проблема бытия-с-другими. Во-вторых, 
тема бессмысленности различения добра и зла в человеческой 
жизни, т.е. проблема абсурда. 

Жан-Батист Кламанс – главный герой этого произведения. Его 
рассказы о себе вначале часто пестрят описаниями его доброде-
телей, ведь он, будучи адвокатом, защищал интересы сирот и 
                                                           
205 Камю А. Бунтующий человек. М.: АСТ, 2014. С. 458. 



173 

вдов, был неподкупным и честным профессионалом. Но в опре-
деленный момент его жизнь стала разлаживаться, он стал ощу-
щать, что делал это не из заботы о других людях, а только ради 
собственного удовольствия и интереса. Очевидно, что здесь Ка-
мю пытается показать, что нет никаких гарантий, что человек, 
даже став субъектом через бунт и достигнув «чистых» трансцен-
дентных ценностей, сможет с уверенностью удержать их в центре 
своей экзистенции. 

Когда с главным героем «Падения» происходит важное собы-
тие – столкновение со смертью – Камю убеждает нас в этом. Гос-
подин Кламанс сталкивается со смертью тонущей женщины, «ко-
гда он, проходя по мосту, только хотел помочь, но не смог поше-
велиться, а потом подумал, что уже слишком поздно, и медленно 
двинулся дальше. Главный герой окончательно доказывает сам 
себе, что в действительности все окружающие люди ему безраз-
личны. Опасаясь, что о его аморальном поступке узнают, он по-
всюду видит смешки в свой адрес, но в действительности он бо-
ится не общественного порицания, а боится обвинительного при-
говора от самого себя. В конце романа мы понимаем, что он на-
меренно хочет, чтобы его осудили, поскольку знает, что не смо-
жет ни спасти тонущую девушку, ни искупить свою вину перед 
той девушкой. 

«Падение» носит символическое название, ведь падение де-
вушки с моста знаменует собой падение человека, опирающегося 
на свои собственные ценности, в абсурдность и бессмысленность 
своей жизни. Камю хочет продемонстрировать нам, что никакой 
субъект невозможен без поддержки со стороны общества. Безус-
ловно, повесть не утверждает, что, к примеру, Жан-Батист Кла-
манс был бунтующим субъектом, нет описания его становления. 
Камю дает нам уже готового субъекта со своими ценностями, но 
его образ жизни был подкреплен лишь общественным признани-
ем (добивался «восторженных взглядов и приветственных криков 
толпы»), но сам он был не как все (презирал судей и зарабатывал 
на жизнь словопрениями с другими людьми). Таким образом, эк-
зистенция субъекта вновь фундируется в метафизическом родст-
ве с другими, а не в собственноручно выкованных трансцендент-
ных ценностях, до которых субъект может дотянуться. Альбер 
Камю делает шаг назад, и бунтующий субъект отступает. 



174 

ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМ В РОССИИ 
 

Несмотря на то, что словосочетания «русская философия» или 
«философия в России» вызывают множество вопросов и неодно-
значных ответов, необходимо признать, что философская мысль 
всегда присутствовала, хоть и в скрытом виде, как в религиозном, 
так и в культурном измерении русского ума. С середины XIX в. 
русские философы становятся более самостоятельными, а фило-
софские рассуждения во многом шли в ногу как с экзистенциа-
лизмом, так и с религиозными мотивами.  

Русская философия в значительной степени развивалась, в от-
личие от европейской мысли, не в университетах и на кафедрах, а 
в беседах и личных дневниках и переписках. При этом отечест-
венные мыслители находятся в постоянном и двустороннем диа-
логе с западными коллегами: Жуковский беседует с Шатобриа-
ном и Руссо в той же степени, как Достоевский и Флоренский пе-
ресекаются с Габриэлем Марселем.  

Безусловно, в русском уме возникают совсем иные темы: 
цельность знания, соотношение веры и сердца разума, проблема 
всеединства. Общая направленность русского экзистенциализма 
неотличима от западного образца, заданного С. Кьеркегором, – 
она глубоко личностна и ориентирована на субъект, душевные 
переживания личного бытийствования и необходимость общения 
с чем-то невыразимым: душой Другого или с самим Богом. Рели-
гиозный компонент русской экзистенциальной философии пре-
допределил необходимость веры и молитвы как инструментов 
познания собственного бытия, но зато свободное творчество уже 
не рассматривается как панацея в вопросе конструирования субъ-
ективности.  

Есть несколько общепринятых имен, за которыми признается 
большой вклад в мировую экзистенциальную мысль – Ф.М. Дос-
тоевский, В.С. Соловьев, Н.А. Бердяев, Л.И. Шестов. Если опи-
раться на работу В.П. Визгина206, то к экзистенциальной филосо-
фии в России необходимо отнести следующих значимых мысли-
телей: В.В. Розанова, С.Л. Франка, Г.В. Флоровского, П.А. Фло-
ренского. Другие мыслители, скорее, тесно связанные с экзи-
стенциальным тоном рассуждений, появились в постреволюци-

                                                           
206 Визгин В.П. Лица и сюжеты русской мысли. М.: Фонд «Развитие фундаментальных 
лингвистических исследований», 2016. 



175 

онный период: А.В. Кожевников (Кожев), А.В. Койра (Койре), 
Н.О. Лосский, Я.С. Друскин, М.К. Мамардашвили, А.М. Пяти-
горский. 

В этой работе мы обратимся к очень разным представителям 
экзистенциализма в России. Л.И. Шестов и Н.А. Бердяев пред-
ставляют крыло религиозной философии существования, однако 
если второй стремится к обновлению христианства руками фило-
софии, то первый является человеком конца XIX в. И, скорее пы-
тается, слить христианство и ницшеанство, чтобы преодолеть 
кризис своего времени. 

С другой стороны, А. Кожев идет совершенно иным путем, 
пытаясь найти место для своих рассуждений о человеке между, с 
одной стороны, последовательным развитием идеи Г. Гегеля и М. 
Хайдеггера, а с другой стороны, с кризисом европейской и миро-
вой культуры, в которой видит угрозу развития человека как 
субъекта. 

Нельзя не упомянуть и более поздний период развития отече-
ственной философии, уже в СССР, и, если говорить о проблеме 
человека и субъекта, а также о преломлениях этих тем внутри эк-
зистенциальных концептов, то здесь выбор пал на М.К. Мамар-
дашвили. Его мысль, пропитанная идеалами европейского мыш-
ления, грузинской нравственности и советского безликого «гума-
низма», самобытна и глубока. Будучи непохожим на М. Хайдег-
гера или Ж.-П. Сартра, он, тем не менее, сочетал в себе и фено-
менологию и экзистенциализм и идеализм, раскрывая в своих 
многочисленных лекциях и работах проблемы человеческого су-
ществования.  

 
  



176 

ЛЕВ ШЕСТОВ 
 

Лев Исаакович Шестов (Шварцман) с самого начала выглядит 
как ученик лучших предшественников экзистенциализма. «Добро 
в учении Толстого и Ницше» (1899) и «Философия трагедии – 
Достоевский и Ницше» (1903) – две его наиболее ранние работы, 
выдают в нем мыслителя, проникнутого философией существо-
вания, а наиболее поздняя работа «Кьеркегор и экзистенциальная 
философия» (1934) свидетельствует о повышенном интересе к 
этому направлению на протяжении всей жизни. Сам Шестов ука-
зывал три источника своей мысли – Шекспир, Кант и Писание – 
не упоминая про этом ни Ф. Ницше, ни С. Кьеркегора, которые, 
безусловно, заложили в нем семена антирационализма и экзи-
стенционализма207. По своей сути, Шестов является религиозным 
мыслителем, но при этом в его мышлении нельзя отметить ан-
тропоцентризм (как в случае с Бердяевым) или теоцентризм (как 
в случае с Соловьевым).  

В отличие от большинства экзистенциалистов, Л.И. Шестов 
выступает не только против рационализма, но и видит другую 
важную проблему философствования – секуляризацию. Безус-
ловно, рационализм он понимает гораздо тоньше, чем славяно-
филы, и готов критиковать античный рационализм, христианский 
рационализм и рационализм Нового времени. Тем не менее, его 
мышление смогло уместить как влияние немецкого трансценден-
тального идеализма, так и влияние иррациональной философии 
XIX в. (особенно глубокое влияние на него оказали Достоевский 
и Ницше).  

Сложный путь эволюции идей Л.И. Шестова можно зафикси-
ровать следующим образом: Шекспир поставил вопрос о том, де-
лает ли трагедия человека человеком. И. Кант и классические ра-
ционалисты не дали Шестову инструментов, чтобы на этот во-
прос ответить, но вовлекли его в критику нравственности. Иссле-
дуя нравственность, он постоянно выбирает между двумя полю-
сами: Ницше и Толстым, Толстым и Достоевским, Достоевским и 
Ницше, Кьеркегором и Достоевским и т.д. Однако в определен-
ный период, главным образом через знакомство с М. Лютером и 
протестантизмом, он приходит к вере, как сфере, удовлетворяю-
щей всем его вопрошаниям. 

                                                           
207 Шестов Л. Умозрение и откровение. Париж, 1964. С. 304. 



177 

Трагизм человеческой жизни – отправной пункт и главный 
мотив творчества Л. Шестова. Его философия трагедии, в центре 
которой расположены ужасы и страдания, зарождается еще в ра-
боте «Шекспир и его критик Брандес» (1898). Обращаясь к твор-
честву Шекспира, он пытается создать некую космодицею, суть 
которой заключается в том, что любая трагедия в жизни человека 
возвышает его, делая его субъектом своей собственной жизни. В 
этой работе он еще ищет оправдание случаю, считая, что если 
случайная трагедия смогла преобразовать человека как субъекта, 
то она уже не случайна. На этом этапе он еще пытается прими-
рить страдающего человека с миром и, под большим влиянием Л. 
Толстого и очень кратковременного влияния И. Канта, находит в 
нравственности средство этой гармонизации. Однако вскоре по-
сле знакомства с идеями Ф. Ницше добродетель становит главной 
целью его критики. 

Шестов создает концепт безнравственного субъекта, настаи-
вая, что добро является синонимом человеческого бессилия, а со-
страдание называет суррогатом страдания. Идеализацию метафи-
зических построений о нравственности, в частности категориче-
ский императив Канта, он ниспровергает и более к ним не воз-
вращается208.  

Страдающий субъект остается один на один со своим страда-
нием и может опереться только на самого себя – этот крайний 
индивидуализм является следствием влияния Ф. Ницше. Шестов 
наделяет этого субъекта способностью и правом доходить до са-
мых крайних форм эгоизма, чтобы выжить в мире постоянных 
вызовов. Можно обратить внимание на то, как он расценивает 
творчество Л. Толстого и разделяет всех его персонажей на тех, 
кто следует правилам и тех, кто следует своим желаниям209. Уже 
здесь вскрывается противопоставление жизненного эгоизма Ф. 
Ницше и самоотречения Л. Толстого, а вслед за этим и убеждение 
в том, что фальшивые нормы культуры пытаются лишь сдержи-
вать жизнь во всех ее проявлениях. Так, сравнивая в «Войне и 
мире» Наташу и Соню, Шестов убежден, что первая готова взять 
от жизни счастье, в то время как вторая лишь следует добродете-
ли, но не понимает, что не живет. Эпилог этого романа, по его 

                                                           
208 Шестов Л. Добро в учении гр. Толстого и Ф. Ницше (Философия и проповедь) // 
Шестов Л. Избранные произведения. М., 1993. С. 71. 
209 Там же. С. 50. 



178 

мнению, доказывает, что жизнь в соответствии с моральным за-
коном не может быть настоящей.  

Итак, Ницше, в глазах Шестова, явно берет верх над Толстым. 
Концепт эгоистичного субъекта, стремящего к реализации жизни 
на протяжении всего своего существования, полностью захваты-
вает русского мыслителя. Осталось не совсем явным, присущ ли 
эгоизм человеку с рождения или является результатом страданий, 
но ясно, что культура и общество не могут ни в какой степени 
заменить человеку надежного механизма в виде эгоистического 
мышления, которое предлагает ему нигилистический подход Ф. 
Ницше. На этом этапе субъект страдания становится субъектом 
эгоизма. 

Однако если Толстой и Ницше были антиподами, и из двух 
великих теоретиков морали Шестов предпочел второго, то Ниц-
ше и Достоевский были очень похожими мыслителями. Толстой 
и Достоевский явились для Шестова двумя крайними полюсами, 
представлявшими разный взгляд на свободу. Граф Толстой гово-
рит, что свободна связана с ограничением самого себя в пользу 
Другого (человека или Бога), в то время как господин Достоев-
ский утверждает, что не самоотречение, а произвол суть свобода 
для человека. Безусловно, и здесь Шестов выбирает вторую по-
зицию, но ему требовалось углубить свою философию трагедии, 
заданную его знакомством с Шекспиром. 

 В более поздней книге о Достоевском и Ницше Шестов уси-
ливает эгоистическую природу субъекта по сравнению с преды-
дущими работами. Взятая у Достоевского концепция «подполь-
ного человека» доводится Шестовым до предела. Он считает, что 
в каждом из нас живет «подпольный человек» – субъект, вос-
стающий против общеобязательной морали, чьи поступки не ну-
ждаются в логических аргументах210. «Подпольный человек» 
противопоставляет себя не только культуре, но и природе, или 
даже миру в целом. Каждый герой достоевских романов – эгоист, 
зовущий к ответу на свои несчастья все мироздание. Так Шестов 
объясняет и случай Раскольникова, который отверг мораль рабов 
и пошел по пути морали господ, указывая, что господином чело-
века делает не характер, а ситуация, в которой рождается эгоизм. 
Шестов был убежден, что крайние страдания освобождают чело-
                                                           
210 Шестов Л. Сочинения: в 2 т. Т. 2: На весах Иова (Странствие по душам). М., 1993. С. 
61. 



179 

века от власти разума, морали и культуры и дают ему доступ к 
самому эффективному оружию – эгоизму. 

Итак, эгоизм – это возвышающее свойство и инструмент ста-
новления субъектом, зарождающейся в недрах человеческой ду-
ши в ответ на ситуацию трагедии. Эгоизм позволяет простой по-
средственности, «подпольному человеку», возвыситься над дру-
гими и стать личностью. На этой стадии субъект эгоизма дости-
гает своего предела и уже в этой работе вырисовываются конту-
ры следующего этапа развития творчества Шестова – философия 
абсурда, а вместе с ним и субъект эгоизма медленно превращает-
ся в субъект абсурда.  

Абсурд понимается им не как отсутствие смысла вообще, но и 
не как рациональное объяснение мира. Абсурд находится на сты-
ке между привычным интеллигибельным устройством нашего 
мира и сферой, где они теряют всяческую значимость. Со време-
нем философия абсурда становится для Л. Шестова универсаль-
ным способом объяснения опыта подлинного существования че-
ловека. Взяв за основу «подпольного человека» Ф. Достоевского 
и «жажду жизни» Ф. Ницше, он утверждает, что человек может 
стать субъектом только при преодолении непреодолимого, со-
вершив прыжок веры в неизвестность. В этом шестовском дерз-
новении абсурд превращается в мудрость, а мудрость достигается 
верой, которая выше разума.  

Уже более зрелая философская книга Л.И. Шестова «Апофеоз 
беспочвенности» (1905) посвящена философии абсурда и всецело 
направлена на критику любых рациональных структур бытия и 
научных способов познания. Логика не только не способна про-
рвать пелену реальности, но и, скорее всего, только создает ви-
димость выявление некоторых закономерностей, в то время как 
само бытие окружено непроницаемой тайной211.  

Следовательно, цель философии и человеческого философст-
вования выглядит достаточно понятно – научить человека жить в 
неизвестности. Тем не менее, философию он понимает через ве-
ру, что особенно отчетливо проявляется в его наиболее поздней 
работе, где он прямо пишет, что истинная философия вытекает из 
того, что есть Бог212. При этом всяческая логика или рациональ-

                                                           
211 Шестов Л.И. Достоевский и Ницше. Философия трагедии. М.: Академический про-
ект; Культура, 2020. С. 306. 
212 Шестов Л.И. Афины и Иерусалим. Париж: YMCA-PRESS, 1951. С. 35. 



180 

ное знание невозможно построить там, где есть истинная вера, 
следовательно, как античный, так и христианский рационализм 
должен быть отвергнут. Примат веры предполагает невозмож-
ность принять идею автономного человеческого разума. Все, что 
основано на вере – ведет к свободе, в то время как все, что идет 
от разума – ведет к тирании. На различении вечных истин антич-
ной философии и сферы Откровения и стоит противопоставление 
Афин и Иерусалима в его одноименной книге. 

Разум способен открывать лишь то, что необходимо и обще-
обязательно, но то, что всякая случайная истина скрыта от него – 
таким тезисом, взятым у Аристотеля, пользуется Шестов в своей 
критике рациональности. Наука, по его мнению, не познает исти-
ну, а творит ее – ограниченное, бездушное и даже убогое знание 
о необходимом в окружающем нас мире. В этом угадываются 
идеи, которые обнаруживаются как в дискурсивно-формацион-
ной археологии М. Фуко, так и в эпистемологическом анархизме 
П. Файерабенда, получившие развитие в разрезе философского 
осмысления научного знания. 

Построенная на разумных началах этика, господствовавшая в 
классической философии, также находит отрицательный отклик в 
его рассуждениях. Он пишет, что поскольку этическое родилось 
вместе в разумом, то и положения истинной этики человек смо-
жет найти только в неких мистических порывах, а также в по-
пытках заполучить свободу в своей вере, обращенной к Богу. 
Именно стремление к Богу способно освободить субъекта от мо-
ральной борьбы за то, что является добром и злом, уместным и 
неуместным и т.д. Свобода от вечного разума и моральных оце-
нок будет способствовать формированию хаоса, которого рацио-
нальный субъект боится, поскольку верит, что нравственные уче-
ния и неизменные правила смогут заменить Бога213. Таким обра-
зом, идея порядка, культ необходимости, вечные истины и ра-
циональная этика – четыре основных препятствия для субъекта 
на пути к подлинной действительности. 

В результате своих иррационально-религиозных построений 
Л.И. Шестов строит не столько философскую систему с вплетен-
ным в нее иррациональным субъектом, сколько пытается снять 
все прошлые рациональные наслоения в предыдущих философ-
                                                           
213 Шестов Л.И. Кьеркегор и экзистенциальная философия. М.: Прогресс–Гнозис, 1992. 
С. 194. 



181 

ских системах и оставить голую концепцию субъекта, работаю-
щую в паре с религиозными и мистическими обоснованиями бы-
тия. При этом он не выступает против философии как таковой, 
напротив, он лишь хочет расширить ее влияние, ожидая, что она 
пойдет дальше сфер необходимости и разумности. Однако он от-
четливо выступает против разума как главного инструмента че-
ловека как субъекта в его познании реальности, а именно в мо-
менте установления некой упорядоченности бытия, построенной 
на логических законах трансцендентализма. 

В более поздних работах, таких как «Власть ключей» (1915) и 
«На весах Иова. Странствие по душам» (1929), видно, что рус-
ский мыслитель не выходит из фарватера тех идей, которые он 
заложил еще на стыке философии трагедии и философии абсурда. 
Единственное, что однозначно и неизменно в его творчестве – 
прогрессирующий уклон в религиозность. Уже начиная с работы 
«Sola fide – только верою» (1911–1914), посвященной Лютеру и 
средневековой философии, можно отметить усиление идеи все-
возможности веры. 

Знание о мире более не интересует русского экзистенциали-
ста, его интересует только вера. Это отражается даже в том, что 
он двояко относится к своему главному орудию мысли – Библии. 
С одной стороны, он практически не делает различия между  
Ветхим и Новым заветом, а с другой стороны исключает оттуда 
все, что подчеркивало бы первенство слова (как например, в 
Евангелие от Иоанна), потому что идея «сперва Афины, потом 
Иерусалим», т.е. все, что связано с откровением, нужно взвеши-
вать на весах Афин, на весах разума – его в корне не устраива-
ет214.  

Основным объектом критики христианства является понятие 
власти ключей, то есть права духовенства «вязать и решать лю-
дей»215. Конечно, это касается в первую очередь католической 
веры, где папы – наследники апостолов (по линии Петра), владе-
ют ключами от Небесного Царства, и все их решения будут при-
няты на небесах. Римский Папа как для М. Лютера, так и для Л. 
Шестова, олицетворяет собой величайший грех – человеческую 
гордыню, поскольку глава римской церкви поставил себя и свой 

                                                           
214 Ворожихина К.В. Лев Шестов и его французские последователи. М.: ИФРАН, 2016. 
С. 39. 
215 Шестов Л. Potestas clavium (Власть ключей). М., 2007. С. 45. 



182 

разум на место Бога. Мораль Папы критикуется Шестовым вслед 
за критикой Достоевским своего Великого инквизитора, соблаз-
нившего человечество искушениями дьявола216.  

С другой стороны, разум им критикуется уже с религиозной, а 
не с ницшеанской позиции. Так, в последней работе «Афины и 
Иерусалим» (1938) он всячески критикует любые иные подходы к 
подлинному становлению человека субъектом, кроме как через 
веру. Афины для Шестова – это детище философов, утверждаю-
щее себя в покорности вечным и неизменным законам разума и 
морали, которые нельзя умолить, к которым нельзя обратиться. 
Иерусалим, напротив, наследие пророков, свободен от законов и 
помогает человеку переступить через истину, добро и последнее 
ограничение – законы материального мира – и сделать бывшее 
небывшим. Ссылаясь на апостола Павла, Л. Шестов выдвигает 
тезис: «Все, что не от веры, есть грех»217. Только вера способна 
преодолеть и владычество привычного нам рационализма и по-
мочь постичь неопределенность и абсурдность нашего мира. Вы-
бор Афин – античных философов и ученых – заключается в под-
чинении воли разуму, мудрость пророков Иерусалима – в дерзно-
венной борьбе за чаемое и бесконечной вере в его осуществле-
ние.  

Таким образом, мы видим, что, как и в раннем периоде твор-
чества, Лев Шестов продолжает свой поход против двух опор че-
ловеческого субъекта – против разума и морали. По мнению Н. 
Бердяева, «Шестов полагает, что вера и непосредственные отно-
шения между Богом и человеком «есть конец человеческой тра-
гедии, конец борьбы, конец страданиям, наступление неограни-
ченных возможностей и райской жизни»218. 

Уже на закате своей жизни, в 1935 г. Л.И. Шестов выступает в 
Париже с докладом, посвященному Кьеркегору и Достоевскому, 
и концентрируется на теме грехопадения и истины. Он указывает, 
что, в отличие от греков, начало философии С. Кьеркегор видел в 
отчаянии, и вновь проводит параллель с религиозными сюжета-
ми, говоря, что понимание, нацеленное на истинное знание, при-
водит человека к гибели, а потому, по заветам Иова, главным ис-
                                                           
216 Гарина Т.С. Проблема католицизма в творчестве Ф.М. Достоевского и Л.И. Шестова 
// Вестн. Моск. ун-та. Сер. 7. Философия. 1996. № 5. С. 69–70. 
217 Шестов Л. Сочинения: в 2 т. Т. 1: Власть ключей. М., 1993. С. 315. 
218 Бердяев Н.А. Лев Шестов и Киркегор // Современные записки. 1936. № LXII. С. 375–
382. 



183 

точником истины может быть только вера219. Возгласы Иова, как 
и вся философия Кьеркегора, нацелены на разрушение умозри-
тельной философии и вскрытии способов, познающих саму 
жизнь. В отличие от Канта или Гегеля, где главным инструмен-
том познания был разум, Кьеркегор хочет использовать абсурд.  

Достоевский является двойником Кьеркегора в том смысле, 
что также отчаянно пытается вырваться из лап кантовской все-
общности и необходимости и делает это в каждом своем романе: 
Иван и Митя в «Братьях Карамазовых», Ипполит в «Идиоте», 
Кириллов в «Бесах» или даже весь «Сон смешного человека». То, 
что Кьеркегор называет спекулятивной философией, Достоевский 
в «Записках из подполья» называет стеной, которую законы при-
роды или математика выстраивают для человеческого существа: 
«Уж как докажут тебе, например, что ты от обезьяны произошел, 
так уж и нечего морщиться…». Истина принуждающего разума 
будит в обоих авторах величайшую тревогу, а вера понимается 
ими как особое измерение мышления, открывающее путь к Твор-
цу как источнику всех возможностей.  

Как мы видим, даже на закате своего творчества Шестов про-
должает линию рассуждений, заложенную еще в эпоху филосо-
фии абсурда. Его критикой по-прежнему является разум, а един-
ственным выходом к истине он считает веру. Человек в своей са-
мосубъективации, по его мнению, сможет опереться только на 
абсурдность своей веры и неизведанные тайны своего существо-
вания, на преодоление самоочевидностей и на риск быть не об-
манутым единственным абсолютным субъектом – Богом. 

Резюмируя все вышесказанное, можно попытаться дать крат-
кую характеристику той модели субъекта, которая отвечала бы 
всем требованиям Л.И. Шестова.  

В первую очередь необходимо обозначить четкую эволюцию 
его концепции субъекта: субъект страдания, субъект эгоизма и 
субъект абсурда. Такое развитие предопределено вопросом, кото-
рый ставит перед собой Лев Исаакович – на что может опереться 
человек в своей борьбе в миром страданий? 

Во вторую очередь должно указать инструменты, которые 
предлагаются в его концепции субъекта и которые позволяют че-

                                                           
219 Киргегард и Достоевский. Доклад, прочитанный в Религиозно-философской акаде-
мии в Париже 5 мая 1935 г. // Шестов Л.И. Достоевский и Ницше. Философия трагедии. 
М.: Академический проект; Культура, 2020. С. 235. 



184 

ловека преодолеть мировой трагизм. Индивидуализм и эгоизм – 
первые способы субъективации, которые появляются на стыке 
между субъектом трагедии и субъектом эгоизма. Навеянные 
Ницше (воля к власти) и Достоевским («подпольный человек») 
идеи, а также критика разумного начала и морального долга (как 
в стиле Канта, так и в стиле Толстого) подтолкнули Л.И. Шестова 
к разработке концепции субъекта, где личность ярко противопос-
тавляет себя как отдельно взятому Другому, так и общественной 
морали и культуре.  

В-третьих, надо сказать, что концепция эгоистического субъ-
екта не в полной мере удовлетворяла Шестова, ведь, отвергнув 
любые разумные, как личные так и общественные основания су-
ществования личности, ему необходимо было предложить иное 
средство. Этим средством становится даже не религия, а вера 
или, точнее, возможность непосредственного общения или даже 
слияния с Богом. Будучи захваченным протестантской идеологи-
ей, он уже не откажется от идеи религиозного и иррационального 
способа строительства субъективности. Эти идеи появляются у 
него на стадии перехода от субъекта эгоизма к субъекту абсурда. 
Но причем здесь абсурд? Дело в том, что под абсурдом он пони-
мает человеческую ситуацию заброшенности в мир. Мир абсур-
ден в том смысле, что все возможные закономерности, которые 
способен зафиксировать рациональный субъект в своем исследо-
вании мира, на самом деле отсутствуют, а значит, мир непредска-
зуем и неподвластен нам. Только Бог может указать подлинные 
связи мира и человека и подсказать человеку место в этом мире, 
вывести его из ситуации неопределенности. Однако чтобы войти 
в контакт с Богом, необходимо отбросить столь удобные и при-
вычные нам рациональные объяснения и убеждения, сковываю-
щие нас в приятной оболочке кажущегося порядка. Абсурдный 
субъект – это человек, совершивший прыжок в неизвестность, 
чтобы прорваться к Богу, который эту неизвестность должен раз-
веять.  
  



185 

НИКОЛАЙ БЕРДЯЕВ 
 

Духовная эволюция Николая Бердяева начинается с увлечения 
и дальнейшей критики марксизма. Далее, став последователем 
трансцендентального идеализма и написав работу «Субъективизм 
и индивидуализм в общественной философии» (1901), Бердяев 
вновь стал отходить на иные философские позиции. Уже в рабо-
тах «Духовный кризис интеллигенции» (1910), равно как и в кни-
ге «Философия свободы» (1911) он последовательно переходит к 
религиозным мотивам романтизма, очевидно, под значительным 
влиянием как Д.С. Мережковского, так и Ф. Ницше. Следующие 
значительные работы, в которых проблема субъекта, так или ина-
че, обозначена и развита, были опубликованы уже за пределами 
России – «Философия свободного духа» (1927), «О назначении 
человека» (1931), «Я и мир объектов» (1934), «О рабстве и свобо-
ден человека» (1943) и др.сочинения. 

Сам Н.А. Бердяев представляется нам автором, впитавшим в 
себя духовное и интеллектуальное наследие совершенно разных 
авторов – Достоевского, Соловьева, Мережковского и Розанова – 
из отечественных; Ницше, Шопенгауэра и Беме – из зарубежных. 
В силу этого, духовной установкой русского философа являлась 
некая квинтэссенция романтизма, экзистенциализма и христиан-
ства.  

Как и у многих неклассических философов, чьи учения насы-
щены несистемными или даже фрагментарными идеями и пози-
циями, философия Николая Бердяева трудна для анализа и по-
строения некого концептуального понимания им проблемы субъ-
екта. Субъективность рассматривается им с нескольких ракурсов: 
с позиции этики (морали), с позиции религии (мистики), с пози-
ции персонализма. В.В. Зеньковский, выделяя четыре основные 
темы (которые пересекаются с этапами), также упоминает исто-
риософию, однако мы опустим эту тему, поскольку проблема 
субъекта не интересует Бердяева в этом контексте.220 Наряду с 
этим, темы гносеологии и метафизики у Бердяева также присут-
ствуют постоянно, но всегда находятся на втором плане, скрыва-
ясь за чувствованием. 

Ракурс этики предполагает, что важнейшим понятием для Н. 

                                                           
220 Зеньковский В.В. История русской философии. М.: Академический Проект, Раритет. 
2001. С. 720. 



186 

Бердяева является свобода. От марксистской идеи о том, что 
«свобода есть осознанная необходимость» он постепенно перехо-
дит к тезису о «вечности и абсолютности нравственного закона». 
Подобная мысль, выдающая в нем яркого последователя транс-
цендентального идеализма, прекрасно встраивается в созданное 
им разделение бытия и свободы, где примат он отдавал второму. 
Разделение «мира призрачного» и «мира подлинного»  встречает-
ся в нескольких его работах, и подводят к идее о том, что человек 
и есть то самое подобие Бога-творца, которое должно своими 
усилиями освободить свой дух от «неподлинного» мира. Свое ос-
вобождение человек может получить только благодаря творчест-
ву – заложенному в нем потенциалу к созданию окружающей 
действительности221. Таким образом, линия понятий «свобода–
человек–творчество» встраиваются в экзистенциальную диалоги-
ку неподлинности и подлинности и подкреплены некой неохри-
стианской идей Бога.  

В работе «О назначении человека» (1931)222 читатель сталки-
вается с самым настоящим панморализмом, который лежит в ос-
нове всего философствования Н.А. Бердяева. Подлинная этика не 
рассматривает такие оценки, как «доброе» или «злое», поскольку 
это лишь символические выражения подлинной этики. Рассуждая 
об этике, он вновь прибегает к дуализму подлинного и неподлин-
ного, относя к первой этику закона, а ко второй – этику Ветхого 
Завета, этику Нового завета и этику творчества. В конечном итоге 
ясно, что в действительности здесь существует всего два уровня – 
этика необходимости (социализированная) и этика творчества 
или свободы (духовная).  

В работе «Я и мир объектов» (1934) Бердяев обращается к 
проблеме «объективации духа», и здесь мы сталкиваемся с целым 
рядом чистых экзистенциальных понятий. Падение, согласно его 
идеям, есть состояние человека, который появляется в нашем ми-
ре. В своем падении человек может воспользоваться двумя путя-
ми: «первый есть объективация, когда человек выходит в обще-
ство, в царство обыденщины, общеобязательных форм жизни», а 
второй путь – путь «трансцендирования, когда сохраняется жизнь 

                                                           
221 Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл творчества. М.: Правда, 1989. С. 296. 
222 Бердяев Н.О назначении человека. Опыт парадоксальной этики. Париж: Современ-
ные записки, 1931. 



187 

в свободе»223.  
Видна тесная взаимосвязь с целым рядом экзистенциальных 

мыслителей. От Гегеля он берет идею соотношения Господина и 
Раба, которая является переносом идеи неправильных отношений 
Бога и человека, от Шопенгауэра он черпает идею объективации, 
от Хайдеггера – идею падения. Помещая идеи, взятые у своих 
коллег, в контекст религиозного и даже мистического опыта, 
Бердяев хочет выстроить убедительную философскую систему, 
отделяющую личность от мира, освобождающую ее и позволяю-
щую творчеству развиться в человеке максимально.   

«О рабстве и свободе человека» (1943)224 окончательно завер-
шает разворачиваемую Бердяевым мысль о том, творчество вы-
нужденным образом должно заменить собой всяческую объекти-
вацию духа. Он вводит понятие «экспрессивность», понимая ее 
как способность человека творить и при этом сохранять свое 
личностное начало, основываясь на своем внутреннем экзистен-
циальном опыте. С ее помощью, считает он, возможно сохранить 
внутреннюю составляющую личности, и всяческое творчество 
станет недоступным объективации. Тем не менее, и в этой работе 
обнаруживается противоречие, ведь «воплощение творческих сил 
всегда двойственно» и, так или иначе, творчество отчасти все 
равно остается подвластным законам объективации мира.  

Мистически-религиозный ракурс обнаруживается в несколь-
ких работах, но самым очевидным образом связь любой филосо-
фии и религии он осмысляет в работе «Философия свободы» 
(1911). Философское знание становится формой веры, а сама цер-
ковь есть воплощение Логоса. Именно эта работа является вер-
шиной его внимания к Церкви, ведь здесь находит себе место да-
же идея освобождение христианства от языка любой философии, 
имеющей корни в языческом мышлении.  

А вот книга «Смысл творчества» (1915) носит уже более мяг-
кие формы рассуждений, а сам Бердяев признается в проникно-
вении манихейским дуализмом225. С другой стороны, именно тут 
мы видим наибольшее влияние Я. Беме и Ф. Шеллинга. Теургия 
становится главной темой рассуждений, и вопросы религиозно-
                                                           
223 Бердяев Н.А. Я и мир объектов. Опыт философии одиночества и общения. Париж: 
Ymca-Press, 1934. С. 50. 
224 Бердяев Н.А. О рабстве и свободе человека. Опыт персоналистической метафизики. 
Париж: YMCA-Press, 1939. 
225 Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл творчества. М.: Правда, 1989. С. 258. 



188 

мистического толка сливаются с проблемами морали: «Человек 
должен из состояния религиозно-пассивного и рецептивного пе-
рейти в состояние религиозно-активное и творческое»226. 

Разумеется, наивысшее свое выражение религиозный ракурс 
получает в работе «Философия свободного духа» (1927)227. Про-
блема подлинности и неподлинности здесь осмысляется через 
концепт «отражения первореальности», который, в некоторой 
степени, является интерпретацией идей В.С. Соловьева. Реаль-
ность в истории, пространстве и времени является отражением 
или символом Боговоплощения, т.е. первого мира, носящего ста-
тус подлинного. Природный мир, являющийся неподлинным вто-
ричным и греховным, не может предоставить человеку непосред-
ственной связи с Богом и лишает смысла всяческое взаимодейст-
вие человека с природой.  

Ослабляя первичность бытия и усиливая первичность духа и 
человека, Н.А. Бердяев постепенно впадает в антропологию бе-
мевского типа (К.Н. Леонтьев и вовсе называет это антрополат-
рией). Категория бытия выводится за пределы духовной сферы и 
становится вновь лишь частью объективации. Человек снова об-
наруживает себя один на один со свободой, которую он способен 
реализовать в творчестве, но является лишь своеобразным про-
водником Боговоплощения. Объективация вновь наступает на 
пятки человеку в попытках реализовать свою полную свободу и 
творчество, как и в первом (моральном) ракурсе, лишается всяко-
го смысла. Осубъекчивание религиозных переживаний под влия-
нием романтизма и неохристианства в итоге только лишает чело-
века прямой обращенности души к Богу. 

Ракурс персонализма, появляющийся в мышлении Н.А. Бер-
дяева позже всего, пытается разрешить моральные и религиозно-
мистические проблемы, в которых увяз его субъект. Шеллингов-
ский метафизический плюрализм вновь находит свое значимое 
место в философии русского мыслителя, прибегающего к поня-
тию монады и их иерархического устройства. Первичная божест-
венная монада путем эманации творит множественность бытия, 
где личность занимает центральное место, и сама свободно опре-
деляет себя в мир необходимости228. Несмотря на то, что в «Фи-

                                                           
226 Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл творчества. М.: Правда, 1989. С. 338. 
227 Бердяев Н.А. Философия свободного духа. М.: T8RUGRAM, 2018. 
228 Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл творчества. М.: Правда, 1989. С. 516. 



189 

лософии свободного духа» (1927) он постепенно отходит от ме-
тафизических обоснований свободы человека и стремится разру-
шить идею субстанции, идея плюрализма остается главенствую-
щей. Все, чего добился Бердяев, – это избавление человека  (всех 
людей) от основания в Боге или в бытии, тем самым вновь поме-
щая субъект в хайдеггеровское падение. 

Поздний Бердяев стремится не только к разрушению идеи 
субстанции как коренной идеи метафизики, но и к отрицанию Бо-
га как необходимого и важного спутника человека на пути к под-
линному существованию. Теперь не только материальное бытие 
приводит к потере свободы духа, но и Бог, даруя свободу челове-
ку, в действительности не наделяет его свободой в полном мере: 
человек есть дитя Божие, но и свободы», «над которой бессилен 
Бог»229. 

Исправляя проблему одиночества каждой монады (человека, 
субъекта), Бердяев вынужден сформулировать основы коммуни-
таризма как некой «этики творцов». В согласии с этой идеей пре-
одоление одиночества возможно только в мистическом опыте, 
ведь это единственное измерение человеческой жизни, куда не 
может проникнуть объективация. В итоге, единственным спосо-
бом выстраивания человеческой субъективности является само-
замыкание. Таким образом, открывая дорогу плюрализму, и в по-
пытках преодоления солипсизма Бердяев приходит к концепту 
«замкнутого субъекта» как к единственной форме спасения чело-
века от тотальной объективации.  

Говоря еще об одной сфере субъективации, Н.А. Бердяев рас-
крывает некоторые вопросы взаимоотношений мужчины и жен-
щины. Рассуждая о любви, он признается в том, что только Пла-
тон и В.С. Соловьев рассматривали любовь как соединяющую 
силу между здешним и потусторонним миром. Проблема соот-
ношения индивидуального и родового начала в человеке должна 
быть решена посредством любви. Однако любовь и фетишизм 
следует разделять, поскольку даже это чувство подвластно дроб-
лению на подлинное и неподлинное соответственно. Союз жен-
щины и мужчины должен стать результатом способности челове-
ка полюбить свое другое Я в Другом. При этом всяческую рели-
гиозную (С. Кьеркегор) или аскетическую (Л. Шестов) любовь 
                                                           
229 Зеньковский В. История русской философии. М.: Академический Проект, Раритет. 
2001. С. 733. 



190 

Бердяев решительно отвергает: «Плотское любовное слияние 
есть по смыслу своему преодоление эмпирических граней чело-
веческого существа, жажда победить препятствие, поставленное 
природной необходимостью»230. Преображение природы, победа 
над безличными инстинктами достигается индивидуализировани-
ем любовного влечения, усилиями найти лицо, ощутить в слия-
нии образ, начертанный в Боге, не допустить превращения своей 
личности и личности другого в простое орудие рода. 

В своей работе он классифицирует любовь на три рода: «1) 
Эрос в собственном смысле слова, половое индивидуальное из-
брание, слияние начала мужественного с вечной женственностью 
в Богом предназначенном конкретном образе, 2) мистическое 
влечение к ближнему и родному, к брату и сестре во Христе, ра-
достное слияние в богочеловеческом теле, 3) ощущение личности 
каждого существа, далекого, даже врага, и любовное уважение к 
потенции образа Божьего, обращение с каждым человеческим 
лицом как целью в себе, а не средством. Все три ступени любви 
суть лишь конкретизации и индивидуализации единой любви к 
Богу, к общей божественной природе в людях, во имя которой 
только и возможно вселенское братство и любовное слияние всех 
тварей»231. Так или иначе, любовь признается русским филосо-
фом как сверхестественная (сверхприродная) сила соединения 
отдельного человека и божественного Эроса.  

В конечном итоге, складывая разрозненные идеи Николая 
Бердяева, следует указать на три основных аспекта его модели 
субъективации: панморализм, апофеоз творчества и самозамыка-
ние индивида. Неразрешенные противоречия в философии Н. 
Бердяева привели к тому, что его модель наименее концептуали-
зированна и практически не способна дать ясное понимание того, 
как направить человеческую жизнь в русло подлинного сущест-
вования. Большая часть сформированных понятий не были ори-
гинальными как для своего времени, так и в экзистенциализме 
вообще. 

С одной стороны, становление субъекта происходит благодаря 
трансцендированию как способности человека реализовывать се-
бя в своей свободе и творчестве. С другой стороны, объективация 

                                                           
230 Бердяев Н.А. Эрос и личность: философия пола и любви. Сборник. СПб.: Азбука-
классика, 2007. С. 186. 
231 Там же. С. 187. 



191 

способна проникать в любые сферы человеческой жизнедеятель-
ности, постоянно отгораживая человека от подлинного мира сво-
боды.  

Однако в работах русского мыслителя сначала вера, а потом и 
творчество, дискредитируют себя как способы преодоления де-
субъективации и погружения в мир объектов. Экспрессивность, 
таким образом, является не таким уж значимым для субъектива-
ции свойством человека, а вот «обыденщина» становится калькой 
более емкого хайдеггеровского концепта «падения». 

Помимо этого, в философии Н.А. Бердяева любовь признается 
как едва ли не самый важный механизм понимания Бога как час-
ти подлинного мира и примыкания к нему через сосуществование 
с Другим. Однако часто встречающийся фетишизм и любовь не к 
Другому как цельной личности и воплощению божественной по-
тенции, а как к предмету материального мира, вновь возвращает 
человека к необходимости осознания подлинности и неподлин-
ности отношений с Другим. Таким образом, прекрасно и изящно 
описывая основные проблемы экзистенциальной мысли (подлин-
ное и неподлинное, вера и разум, свобода и необходимость, твор-
чество и любовь и т.п.) сам Бердяев не сумел построить ясную 
философскую систему и предложить сколько-нибудь понятные 
механизмы преобразования человеческой личности в субъект. 

 
 

  



192 

АЛЕКСАНДР КОЖЕВ 
 

Главная идея Г. Гегеля, касающаяся проблемы субъекта, за-
ключается в том, что проблема соотношения субъекта и объекта 
разрешается в диалектическом развитии мышления, где субъект и 
объект постоянно перетекают друг в друга. Субъект и объект 
объединяются в абсолютной идее, т.е. в разуме, который вопло-
щается как в материальном, так и в духовном мирах. Следова-
тельно, единственным и абсолютным онтологическим и гносео-
логическим субъектом является Абсолютная идея, воплощаю-
щаяся в самопознании и самораскрытии.  

Человек рассматривается Гегелем только как временный субъ-
ект, функционирующий как субъект только на одной из форм 
(нем. Gestalt) воплощения духа, благодаря своему разуму. Благо-
даря разуму, как пишет Г. Маркузе, человек может выявить по-
тенциальные возможности себя самого и окружающего мира. В 
конечном итоге человек приходит к выводу, что окружающая 
действительность противостоит разуму, и необходимо сделать ее 
разумной, чтобы управлять ей. Человек может осознать самого 
себя и то, что вся окружающая его действительность не объект, а 
часть общего замысла и воплощения разумного и абсолютного 
субъекта, и только он способен претворять разум в действитель-
ность. Таким образом, человек является единственным субъектом 
в природе и наделен такими чертами, какими субстанционально 
обладает дух (нем. Geist) – разумность и свобода232. 

Центральным постулатом «Феноменологии духа» является ут-
верждение духа как единственного подлинного субъекта, а ре-
альный исторический процесс представляется как результат раз-
вития этого духа (идея перекрывающего объект субъектив-
ность)233. Общеизвестно, что само развитие духа, которому по-
священы все работы Г. Гегеля, развивается в рамках триадичной 
формы самодеятельности разума, выражающейся в последова-
тельной смене тезиса, антитезиса и синтезиса. Абсолютный субъ-
ект не только приобретает множество разных форм, но и посто-
янно усложняет себя.  

«Философия духа» вводит большое разнообразие субъектов 
гегелевского учения: 1) сознание и самосознание отдельного че-

                                                           
232 Маркузе Г. Разум и революция. СПб.: Владимир Даль, 2000. С.37. 
233 Гегель Г.В.Ф. Феноменология духа. М.: Академический проект, 2018. С. 248. 



193 

ловека (субъективный дух); 2) сознание и самосознание народов, 
общества, государства (объективный дух); 3) абсолютный дух-
субъект. Если на уровне субъективного духа Г. Гегель действи-
тельно анализирует отдельного человека и его индивидуальное 
сознание через такие понятия, как душа, Я и свободный дух, то 
на уровне объективного духа, где учение об обществе распадает-
ся на право, мораль и нравственность, субъективность просмат-
ривается только на уровне нравственности, воплощенном в се-
мью, гражданское общество и государство. Более того, на уровне 
государства обнаруживается выделение нескольких особых типов 
субъектов: 1) субстанциональное сословие земледельцев; 2) про-
мышленное сословие ремесленников, фабрикантов и купцов; 3) 
всеобщее сословие, состоящее из чиновников, государственного 
аппарата, армии. 

Другим замечанием, в рамках учения о гражданском общест-
ве, является гегелевское представление о труде как главном фак-
торе формирования человека, как основе формирования человека 
как деятельного существа, распредмечивающего мир и опредме-
чивающего себя в нем. Орудие труда наделяется статусом всеоб-
щего потому, что является достоянием человечества, что свиде-
тельствует о степени господства его над природой и об уровне 
развития цивилизации. Г. Гегель рассматривает «труд как сущ-
ность, как подтверждающую себя сущность человека», а создан-
ные им орудия труда – как мерило развития человечества, но и 
человека, и труд понимает как осуществляющее себя посредст-
вом познания собственной сущности мышление, то есть идеали-
стически234. В ходе осуществления трудовой деятельности Г. Ге-
гель выводит идею о гражданском обществе как совокупности 
общественных отношений и как о временном субъекте, который 
осуществляет бытие-для-других, путем удовлетворения системы 
потребностей, опосредованных трудом235.  

Вся история является воплощением разума, в котором он 
стремится освободить себя. «Философия истории», как и  «Фило-
софия духа», продолжает развивать идею о том, что история про-
текает в духовной сфере, где воплощение абсолютного духа реа-

                                                           
234 Патырбаева К.В. Субъект исторического процесса в философии Гегеля // Вестник 
Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2012. № 3. С. 61–73. 
235 Гегель Г.В.Ф. Философия духа // Энциклопедия философских наук. Т. 3. М., 1977. С. 
343. 



194 

лизуется в форме конкретных народных духов. Здесь субъект яв-
ляется центральной категорией философствования, но обрастает 
новыми  понятийными элементами.  

Народ становится субъектом истории, но внутри стадии госу-
дарственного устройства, т.к. народ без государственного уст-
ройства не может иметь никакой истории236. Известно, что к ста-
диям развития народного духа немецкий философ относит вос-
точный, греческий, римский и германский мир, каждый из кото-
рых представляет определенную часть всемирной истории. На-
родных дух, воплощающийся в нравах, праве и государстве, не 
исчерпывает гегельянский анализ субъективности в истории. Вы-
ясняя роль личности в истории, Г. Гегель утверждает, что инди-
вид также является одним из активных проявлений абсолютного 
духа и вводит две категории личностей – воспроизводящие и 
всемирно-исторические. 

Воспроизводящие люди преследуют личные интересы, но 
поддерживают накопленные человечеством общие и необходи-
мые условия жизни. Каждый индивид неосознанно воплощает 
общую цель народа, чья цель во всемирной истории, в свою оче-
редь, также является неосознанной. Таким образом, несмотря на 
попытку выявить уникальное и индивидуальное в отдельной 
личности, идеи Г. Гегеля развиваются только в фарватере идеи 
главенства общего, где творческое начало любого человека суть 
проявление активности абсолютного духа. 

Всемирно-исторические люди могут преследовать как част-
ные, так и общие интересы, но они всегда порождают нечто все-
общее, что будет в дальнейшем развиваться. Удовлетворение ма-
териальных интересов их не интересует, они нацелены на уже за-
ложенные в потенциале народного духа идеи и реализуют их в 
своей жизнедеятельности. Их главное отличие от воспроизводя-
щих людей – осознанность, способность понять свою предназна-
чение и увлечь за собой других людей, помочь истине всплыть на 
поверхность истории и приблизить следующую стадию развития 
абсолютного духа. Осознанность, которой они обладают, не но-
сит абсолютного характера, но отвечает требованиям своего вре-
мени. Тем не менее, даже они не обладают статусом субъекта ис-
тории, но «посредниками мирового духа» и орудием историче-
                                                           
236 Гегель Г.В.Ф. Философия духа // Энциклопедия философских наук. Т. 3. М., 1977. С. 
366. 



195 

ского процесса237. 
Таким образом, в «Философии истории» Г. Гегель прослежи-

вает становление индивидуальности в процессе движения исто-
рии. Несмотря на то, что человек как субъект трактуется как мно-
гогранный и сложный элемент всей системы, он все равно оста-
ется лишь незначительным воплощением духовной деятельно-
сти238. Субъектом всемирной истории, по Гегелю, оказывается не 
человек как субъект, а абсолютная идея, воплощением которой 
становятся духовная деятельность некоторых людей. Г. Маркузе 
указывает, что исторический процессу Гегеля десубъективиро-
ван, т.е. в историческом процессе человек как субъект не имеет 
никакого влияния на окружающую действительность, являясь ча-
стью замысла абсолютной идеи239.  

Известно, что Абсолютная идея воплощается в абсолютном 
субъекте, но в последнем выделяется несколько последующих 
проявлений. На ступени духа Г. Гегель вводит целую типологию 
субъектов, среди которых надо отметить индивидуальный субъ-
ект, подразделяющийся на воспроизводящие личности и всемир-
но-исторические личности, а также коллективный субъект, под-
разделяющийся на семью, сословие, народ и государство. Кол-
лективные субъекты концептуально необходимо отнести к соци-
альным субъектам, среди которых государство выступает наибо-
лее полной формой, воплощающей нравственную идею. 

Французское неогегельянство стало одним из направлений 
развития гегельянской мысли в XX в., и, наряду с английским, 
немецким и итальянским неогегельянством является не столько 
единым академическим течением, сколько группой философов со 
сходной интерпретацией некоторых идей Г. Гегеля и общим со-
циально-культурным контекстом развития своих собственных 
философских идей. Несмотря на сложность обоснования самого 
понятия французского неогегельянства (или правого и левого ге-
гельянства, или смешанно-гегельянской ветви), необходимо под-
черкнуть, что их объединяет интерес к проблеме субъекта. Все 
три представленных ниже философа – А. Койре, А. Кожев, Ж. 
Валь, Ж. Ипполит, Э. Вейль и др. – рассматривают субъектив-

                                                           
237 Маркузе Г. Разум и революция. СПб.: Владимир Даль, 2000. С. 301. 
238 Гегель Г.В.Ф. Философия духа // Энциклопедия философских наук. Т. 3. М., 1977. С. 
344. 
239 Маркузе Г. Разум и революция. СПб.: Владимир Даль, 2000. С. 256. 



196 

ность в контексте разных проблемных полей и представляют 
оригинальные интерпретации гегелевского наследия. 

Большой интерес среди перечисленных мыслителей представ-
ляет Александр Кожев, чьи идеи легли в основу второй волны ге-
гельянства во Франции (после первой – Александра Кузена) и 
строились на особой эклектике идей Г. Гегеля, К. Маркса, С. 
Кьеркегора, Ф. Ницше и М. Хайдеггера. В общем, учение Кожева 
представляет ветвь феноменологии атеистического сознания, по-
строенной на философии Гегеля–Хайдеггера240. С другой сторо-
ны, от Гегеля он унаследовал критичное отношение к романтиче-
ской субъективности с ее игрой возможностями, а от Маркса бе-
рет главенствующую идею труда или деятельности, которая соз-
дает человека и ведет его вперед в истории. Трудность в понима-
нии философии А. Кожева заключается не только в его стиле, 
включающей в себя громоздкие конструкции мысли, но и в том, 
что его собственные идеи всплывают только в зазоре, открываю-
щемся при конвертации языка Гегеля в язык Хайдеггера и обрат-
но241.  

Наиболее ранняя работа А. Кожева «Атеист» была посвящена 
анализу основной атеистической интуиции и выявлению фигуры 
пост-революционного атеиста242. Человеческое существо (фр. 
etrehumain) есть «бытие-в-мире» (фр. etre-dans-le-monde), которое 
однородно с природой и человеческим миром. Этой однородно-
сти противостоит ничто, которое теист полагает Богом, но суще-
ствование которого отрицает атеист. Кожев показывает недан-
ность атеисту Божественного, но с другой стороны рассматривает 
это как негативную данность, данность отсутствия, являющейся 
фундаментальной для конструирования мира вокруг себя для 
атеиста. Следовательно, гегелевскую идею абсолютного духа те-
ист будет воспринимать как трансцендентного Бога, абсолютного 
и вечного, но Гегель понимает под ним человека-в-мире, конеч-
ного и смертного, поэтому, чтобы правильно понять Гегеля и 
превратить его теологию в антропологию, необходимо ввести по-

                                                           
240 Курилович И.С. Рациональные основания концептуального перевода: случай фено-
менологии Гегеля – Хайдеггера в работах Александра Кожева. Статья первая // Вестник 
РГГУ. Серия «Философия. Социология. Искусствоведение». 2018. № 3. С. 32–41. 
241 Курилович И.С. Французское неогегельянство: Ж. Валь, А. Койре, А. Кожев и Ж. 
Ипполит в поисках феноменологии Гегеля-Гуссерля-Хайдеггера. М.: РГГУ, 2019. С. 
137. 
242 Кожев А. Введение в чтение Гегеля. СПб.: Наука, 2013. С. 260. 



197 

нятие смерти243. 
Схожим между теистом и атеистом является лишь согласие в 

том, что Бог и ничто, соответственно, даны только в тонусе «че-
ловека-вне-мира». Однако само различение «человека в мире» и 
«человека вне мира» говорит о конце существования и теиста и 
атеиста, а также необходимости признания смерти как факта ко-
нечности человеческой жизни и вещей мира.  

Философ как основной субъект, представляющий теизм или 
атеизм у А. Кожева, должен решить для себя, как он понимает 
проблему самосознания в известном тезисе Декарта, и ответить 
на вопрос: предполагает ли «Я мыслю» конечность или беско-
нечность? Философ-атеист считает, что все мыслящее конечно, а 
бесконечное мыслится не может. Философ-теист, напротив, 
предполагает существование бесконечного, а значит, что и чело-
век мыслящий (ego-cogito) является частью бесконечной сущно-
сти (idcogitans). Главная проблема, стоящая между субъектом 
теистом и субъектом атеистом состоит в том, что первый призна-
ет свое гетерономность и решает проблему свой субъективности 
теологично, а второй признает за собой автономность и утвер-
ждает свою субъективность онтологично. Однако Кожев оставля-
ет за каждым человеком свободу выбора позиции, но подчерки-
вает, что только субъект-атеист, не имеющий никакого перехода 
вне мира и живущий полной жизнью, может называться филосо-
фом и быть «ничто, которому дан опыт ничто»244. 

А. Кожев утверждал, что реальность предметов мира и реаль-
ность человека находятся в однородном тонусе данности, но рас-
крываются в двух перспективах – объективной и субъективной. 
Смерть является пределом или границей существования индиви-
дуального бытия, одна из форм качественного преобразования 
бытия. Факт смерти конституирует человека как субъекта, но ес-
ли теист опирается на идею бесконечности и бессмертия своей 
души, то атеист не видит резона беречь свою жизнь для дальней-
шего трансцендентального перехода и в этом смысле является 
насквозь свободным (нем. Durch-und-durch-frei)245.  

Самым крупным и сложным для прочтения произведением А. 

                                                           
243 Кожев А. Идея смерти в философии Гегеля. М.: Логос-Прогресс-Традиция, 1998. С. 
144–148. 
244 Кожев А. Атеизм и другие работы. М.: Праксис, 2006. С. 64. 
245 Там же. С. 132. 



198 

Кожева является «Введение в чтение Гегеля», сформированное на 
основе нескольких курсов лекций 1933–1939 гг. Оно посвящено 
разбору некоторых глав гегелевской «Феноменологии духа», но с 
той поправкой, что эту работу Гегеля французский философ рас-
сматривает как антропологию и в конечном итоге посвящает ее 
человеку как субъекту через призму понятий Желание и Другой. 

Работа начинается со слов «Человек – это самосознание», по-
являющееся в преодолении своего животного самоощущения с 
помощью Желания246. Удовлетворяя свои желания из области 
Природы (т.е. Не-Я) человек отрицает налично данное, но дости-
гает лишь самоощущения и по-прежнему остается животным. 
Для того чтобы подняться выше и достигнуть человеческого са-
мосознания, ему необходимо отрицать не природный предмет, 
что-то, что превосходило бы наличное данное. Однако поскольку 
кроме нечто или налично-данного в тонусе человеческого бытия 
нет, то выше может быть только пустое Желание, ничто, зияю-
щая пустота. Таким образом, чтобы стать самосознанием, необ-
ходимо провести некую рекурсивную негативность или двойную 
негацию – произвести отрицание не желаемого предмета, а отри-
цание самого Желания.  

Субъект является свободным по отношению к налично-
данному, и историческим по отношению к самим себе, самосоз-
нанием, направленным на становление. Следовательно, чтобы 
человек стал субъектом, он по необходимости должен перешаг-
нуть через себя (фр. l’actedetranscender) и поставить свое челове-
ческое Желание выше природного. 

Однако здесь возникает сложность, связанная с возможностью 
отрицать Желание Другого. Человек как субъект может появить-
ся только в обществе множества животных. Будучи знакомым с 
«Картезианскими размышлениями» Гуссерля и тем, как проблема 
Другого ставилась Шелером и Хайдеггером, А. Кожев утверждал 
не только глубинную историчность, но и глубинную социаль-
ность человека. «Я» всегда соотносится с другим «Я» в первона-
чальном акте борьбы за признание между самосознаниями. 

Поскольку человеческая реальность является общественной 
реальностью, то общество человечно как совокупность Желаний, 
которые распространяются друг на друга. Человеческое желание 
нацеливается не на налично-данный объект, а на другое желание. 
                                                           
246 Кожев А. Введение в чтение Гегеля. СПб.: Наука, 2013. С. 13. 



199 

Такое Желание свойственно только человеку и, в отличие от жи-
вотного желания, нацелено на удовлетворение посредством отри-
цающего действия. Только отрицая бытие Другого или отрицая и 
Желание Другого, Я становится человеческим, таким же образом, 
как и животное желание является животным в силу того, что от-
рицает предметы (поглощая их) налично-данное бытия. 

Более того, если животное стремится удовлетворять желания, 
чтобы сохранять свою жизнь, то человек становится субъектом, 
только когда рискует своей жизнью рад какой-то не-жизненной 
цели. Человек рискует жизнью ради того, чтобы Желанием Дру-
гого стал он сам, т.е. чтобы ценность, которую представляет Я, 
стала ценностью, желаемой Другим. Так появляется проблема 
признания, в которой Кожев усматривает параллелизм с пробле-
мой смерти – человек готов к смертельной борьбе ради того, что-
бы стать Желанием Другого, т.е. быть признанной ценностью.  

Конфликт, появляющийся между многими субъектами – носи-
телями Желаний – важная тема, фигурирующая как у Гегеля, так 
и у Кожева. Конфликт между субъектами истории не может быть 
разрешен мягко, т.е. путем дискуссий с формально равными тези-
сами и дальнейшим признанием, но его можно преодолеть через 
негативность со стороны каждого его участника. Негативность, 
понимаемая как действие, наряду со смертью – порождает чело-
века как субъекта, а значит и сама идея ничто является позитив-
ностью, поскольку, в отличие от любого животного желания био-
логического удовлетворения, порождает исключительно челове-
ческую борьбу за признание. 

Борьба между людьми за признание приводит к появлению 
двух важных фигур, взятых из гегелевской философии («Фено-
менология духа», IV) и представляющие в свой диалектике даль-
нейшее развитие человеческой субъективности и социальной 
прогрессии – Господин и Раб. Обе фигуры представляют собой 
разные исторические формы субъектов, каждая из которых гото-
ва к действию через отрицание и трансформацию наличного бы-
тия, но экзистенциально и политически по-разному реализующая 
свое Желание (фр. désir).  

Субъективность Господства строится на готовности постоянно 
возобновлять борьбу за признание не на жизнь, а на смерть. Гос-
подство понимается Кожевым не в гегелевском, но и не совсем в 
ницшеанском толковании, поскольку, в отличие от первого, ко-



200 

жевский Господин не меняется в ходе развития истории, а в от-
личие от второго, Господин представляет собой «экзистенциаль-
ный тупик» для человека субъекта. Субъективность Раба, напро-
тив, конструируется внутри и конструирует всю дальнейшую че-
ловеческую историю и базируется на признании Господина побе-
дителем. Раб улавливает человеческое Ничто, лежащее в основе 
его природного Бытия, и вся его экзистенция направлена на 
трансформацию окружающего мира через подневольный труд, 
познание и приспособление природы к потребностям человече-
ского сообщества. В целом, диалектика Господина и Раба рас-
сматривается Кожевым не только в более раннем «Введении в 
чтение Гегеля», но и подробно анализируется, не без дискуссии с 
К. Шмиттом, в поздней работе «Понятие власти»247. 

В дальнейшей борьбе за признание у Раба существует не-
сколько степеней или разновидностей своего осубъекчивания – 
позиции обывателя, философа и мудреца. Эти три фигуры отли-
чаются своими эпистемологическими предпосылками и созерца-
тельно-деятельностными установками. Обыватель стремится до-
казать что имеет право на собственные идеалы и ценности, но 
всякое его доказательство становится насилием, т.е. проявлением 
своей свободы через негативные действия. Философ осознает 
свое противостояние внешнему Миру, достигает Самосознания и 
понимает, что борьба ведется лишь за чистый престиж, за право 
закрыть «зияющее ничто» и поэтому его основным действовани-
ем становится обыкновенный снобизм. Мудрец достигает полно-
ты самосознания, осознает, что борьба за признание есть Жела-
ние Желания Другого, но способен, отказавшись от этого, перей-
ти выше – к замкнутому на самом себе, самотождественном 
субъекте, который пришел к истине не благодаря становлению 
Желанием Другого, а благодаря становлению Желанием всех 
Других248. Мудрец осознает всеобщее и тотальное и тем самым 
приходит к истине абсолютного духа и потому, наряду с этим, 
становится гражданином всемирного и однородного государства. 
Именно на становлении человека Мудрецом и утверждении со-
вершенного государства история приходит к своему завершению. 

Таким образом, интерпретация Кожева далеко уходит от ори-
гинального Гегеля. Как в «Атеизме», так и во «Введении в чтение 
                                                           
247 Кожев А. Понятие Власти. М.: Праксис, 2006. 
248 Кожев А. Введение в чтение Гегеля. СПб.: Наука, 2013. С. 361. 



201 

Гегеля» мы встречаем разные формы субъективности – теист и 
атеист, господин и раб – но не находим социальных субъектов, 
таких как народ, гражданское общество или государство. Занима-
ясь считываем гегелевского проекта через линзы антропологии и 
привлекая на свою сторону хайдеггеровкий язык, Кожев исклю-
чает большую часть социального, ради укрепления экзистенци-
альной стороны проблемы человека как субъекта истории. 

В разрезе философии истории центральным интересом А. Ко-
жева является проблема конца истории и место и роль человека 
субъекта после его наступления. Начало истории ведется с вступ-
ления людей в борьбу за признание, где раб и господин, по Геге-
лю, являются ключевыми фигурами. Труд является альтернатив-
ной возможностью для раба развиваться до самосознания и сво-
боды, ведь он отказался от борьбы за становление Желанием 
Другого. Современное общество предполагает, что любой чело-
век, как раб, так и господин, может более или менее гарантиро-
ванно получить признание с помощью труда, без борьбы или 
войн.  

Вся история пронизана сплетением разных форм субъективно-
сти. Начавшись как борьба за признание между совокупностью 
людей, в ходе которой устанавливается оппозиция господин – 
раб, история вплетает Обывателя, Философа и Мудреца в виде 
различных степеней становления самосознания. Христианство 
завершает оппозицию господин–раб и начинает эпоху «несчаст-
ного сознания». При этом Господин как одна из моделей субъек-
та в начале истории не имеет развития и не достигает самосозна-
ния. Удовлетворяясь лишь неподлинным признанием Раба, он 
представляет собой «экзистенциальный тупик» и не имеет ника-
кого влияния на историю, кроме выполнения одной миссии – по-
рождение раба. Таким образом, развитие истории определяется 
трудом Раба, становление которого проходит несколько стадий.  

В более позднем «Очерке о феноменологии права» он про-
должит развивать эти идеи, но уже другим языком. История вы-
ступает как перманентная Революция, прогрессирующая отрица-
нием социально данного, а человек действия, способный, подоб-
но «белокурой бестии», совершить революцию, не удерживает 
власть, а в борьбе с другими расчищает место для новой действи-
тельности.  

Конец истории наступает с полнотой реализации деятельного 



202 

начала человека, где он так или иначе становится Мудрецом, а 
также с утверждением единого и универсального гомогенного го-
сударства. Здесь политические взгляды Кожева непосредственно 
продолжают его собственные философские идеи и некоторые 
разработки Гегеля из «Феноменологии духа». Фигура Мудреца 
должна быть не только сочетанием (преодолением, снятием) гос-
подина и раба, но и Гражданином всемирного и однородного го-
сударства. Наблюдается полемика с К. Шмиттом, ведь государст-
во в конце истории трансформирует всю политику, заменяя оппо-
зицию «друг–враг» (взаимное непризнание), позицией «друг–
друг» (взаимное и удовлетворительное признание). В рамках 
своих курсов по введению в гегелевскую философию (до 1939 г.) 
Кожев утверждал, что вопрос о конце истории в «Феноменологии 
Духа» не разрешен, т.к., с одной стороны, указанная там истина 
не является реальностью, но с другой стороны, нельзя доказать, 
что однородное и всемирное государство невозможно. Следова-
тельно, фигура Мудреца как высшей формы развития Человека, 
т.е. субъекта, также еще не существует, но сказать однозначно, 
что человек никогда ее не достигнет, не представляет возмож-
ным. 

Рассуждая о конце истории, некоторое время (до 1958 г.) Ко-
жев соглашался с Гегелем в том, что вопрос конца истории ре-
шился еще в 1806 г. и воплотился в деятельности Наполеона, а 
две мировые войны и последующие реформы общества, особенно 
в индустриально развитых странах Запада, только укрепили стан-
дарт однородности общества потребления. После поездки в 
СССР и Китай (после 1959 г.) он меняет свою точку зрения, ука-
зывая, что животный образ жизни, присущий целому государст-
ву, где человек лишен возможности самоотрицания, а в обществе 
господствует отказ от борьбы за признание, до сих пор возможен 
и поддерживается во многих государствах. Визит в Японию так-
же убедил его, что даже развитые, а не только социалистические 
общества, могут идти по пути развития общества «окончательно-
го уничтожения Человека» и поддержания удовлетворения есте-
ственных потребностей животного249. 

Таким образом, мы обнаруживаем невероятное сплетение це-
лого ряда идей как в самых ранних («Атеизм»), так и в самых 
поздних («Очерк феноменологии права», «Понятие власти») ра-
                                                           
249 Кожев А. Введение в чтение Гегеля. СПб.: Наука, 2013. С. 540. 



203 

ботах А. Кожева, не говоря уже об их вплетении в гегелевскую 
идею в прочитанных курсах 1933–1939 гг. К этим идеям относят-
ся: противостояние Теиста и Атеиста, Человек как отрицание и 
становление, противостояние Господина и Раба, история и рево-
люция (конец истории). Несмотря на такое хронологическое по-
строение, замысел соотношения Теиста и Атеиста становится по-
нятным лишь в контексте последних работ. Приход к последней 
фигуре Мудреца возможен только после того как на стадии Фи-
лософа человек выбирает атеизм как основную созерцательную 
установку. Только Атеист способен преодолеть христианство 
(«несчастное сознание») и стать Мудрецом, пост-революцион-
ным атеистом, обладающим полной свободой во взаимном при-
знании с Другим. Как пишет А.М. Руткевич, в рукописи «Ате-
изм» и лекциях 1938–1939 гг. христианство уже признавалось 
«снятым» гегелевской философией, а точнее Мудростью250.  

В качестве резюме отметим основные моменты концепции 
субъекта, выводимой из рассуждений А. Кожева. Во-первых, его 
концепция субъекта не является в чистом виде продолжением ге-
гелевских идей. Идея человека как субъекта формируется у него 
на стыке идей гегельянства, феноменологии, экзистенциализма и 
марксизма. Совокупность его идей представляет концепцию ис-
торического субъекта в негативности посредством действия.  

Во-вторых, к основным чертам его концепции субъекта отно-
сится историчность как становление во времени, интерсубъек-
тивность и отказ от трансцендентного (от власти, от признания и 
от Бога как форм трансцендентного). 

В-третьих, кожевская интерпретация концепции субъекта яв-
ляется исторической, т.к. находится в фарватере гегелевского и 
марксисткого подходов, где первый рассматривает историю как 
развитие Абсолютного Субъекта через различные формы (нем. 
Gestalt) своего становления, а второй – как развитие деятельност-
ного субъекта в различных условиях (формациях). Однако А. 
Кожев избегает обеих интерпретаций и вводит свои идеи. Госпо-
дин и Раб становятся первыми историческими формами субъек-
тивности, развивающими в результате преодоления животного в 
себе борьбы за признание; Обыватель, Философ и Мудрец явля-

                                                           
250 Перекрестки культур: Александр Койре, Александр Кожев, Исайя Берлин / отв. ред. 
О.Л. Грановская, Д.Н. Дроздова, А.М. Руткевич. М.: Политическая энциклопедия, 2021. 
С. 287. 



204 

ются вторыми историческими формами субъективности, появ-
ляющимися как результат деятельности Раба и его становление к 
своему самосознанию; Атеист и Теист представляют собой тре-
тьи, промежуточные исторические формы субъективности, яв-
ляющими потенциальным переходом между Философом и Муд-
рецом. 

В-четвертых, кожевская концепция субъекта достаточно раз-
работана, актуальна и вполне может быть развита внутри различ-
ных направлений (франкфуртской, нео- и постмарксистских под-
ходах и др.) как одна из моделей критики человека в ситуации 
современного капитализма и постиндустриального общества. От-
части идеи французского мыслителя уже повлияли на работы Ж. 
Делеза или Ф. Фукуямы, но особое внимание его концепция 
субъекта может получить в разрезе проблемы человеческого су-
ществования в современном обществе в контексте отрицания 
Желаний, становления индивидуальностью и отказа от конфор-
мизма.   



205 

МЕРАБ МАМАРДАШВИЛИ 
 

По словам В.А. Подороги, «М.М. не отстаивает никакой осо-
бой позиции, или принципиальной идеи, его даже можно назвать 
одним из первых советских антифилософов (близкий С. Кьерке-
гору, Ф. Ницше)»251. Тем не менее, это не мешает обнаружить в 
разные периоды его творчества элементы общих характеристик 
концепции субъекта и прослеживать ее трансформацию. Феноме-
нологическая и экзистенциальная составляющие формируют ядро 
его концепции субъекта – методологически Мамардашвили 
сближается с гуссерлевской редукцией252, но содержательно и те-
леологически граничит с художественным и сложным языком М. 
Хайдеггера. О том, что грузинского философа стоит изучать, как 
представителя феноменолого-экзистенциального философствова-
ния, настаивают Э. Гелне, Н.В. Мотрошилова и Д.Э. Гаспарян. 
Даже несмотря на некоторую критику экзистенциализма в вари-
антах Ясперса и Сартра в «Очерке современной европейской фи-
лософии» (13 лекция), его собственные идеи действительно сов-
падают с их пафосом – понимание того, что человек есть усилие в 
своем существовании253.  

С одной стороны, на рассматриваемого автора существенное 
влияние оказывали некоторые философы классической эпохи, 
главным образом Р. Декарт, И. Кант и Э. Гуссерль. Тем не менее, 
их идеи не представляются Мерабу Мамардашвили завершенны-
ми. Следовательно, с другой стороны, ко многим разработкам 
различных философов он добавляет экзистенциальные пережива-
ния в работах Данте, М. Пруста, Ф. Кафки, Л.-Ф. Селина, Р. Му-
зиля и многих других художественных писателей.  

Важно отметить и то, как М. Мамардашвили соотносит поня-
тия «сознание» и «бессознательное». В одной из своих статей он 
довольно четко указывает, что на место бессознательного вводит 
сознание и показывает, что именно последнее является действи-
тельным предметом психоанализа254. Таким образом, он практи-
                                                           
251 Подорога В.А. Топология страсти. Мераб Мамардашвили: современность филосо-
фии. М.: Канон + РООИ «Реабилитация», 2020. С. 32. 
252 Мамардашвили М.К. Классический и неклассический идеалы рациональности. СПб.: 
Азбука, Азбука-Аттикус, 2010. С. 60-62 
253 Мамардашвили М.К. Очерк современной европейской философии. М.: Фонд Мераба 
Мамардашвили, 2017. С. 251. 
254 Мамардашвили М.К. О психоанализе: лекция // Логос: филос. лит.журнал. 1994. № 
5. С. 126. 



206 

чески не признает концепцию расщепления сознания человека 
как субъекта и носителя всех сознательных процедур, следова-
тельно, субъект монолитен, что является непосредственным 
влиянием классической европейской философии. 

Наряду с этим, в своем творчестве он активно разрабатывает 
проблемы сознания и мышления, а его представления о человеке 
как носителе субъективности наиболее правильно обозначить как 
концепцию сознательного субъекта или субъекта мышления, не-
жели как концепцию субъекта познания, подобно картезианской, 
кантианской и даже гуссерлевской позициям.  

В 1980-е гг. Мераб Константинович окончательно совершает 
переход в область экзистенциального (иногда даже околорелиги-
озного) философствования, а гносеологические вопросы, интере-
совавшие его в 1970-х гг., остаются позади. Тем не менее, вместе 
с тем, как меняется и его взгляд на концепцию субъекта и на ме-
сто и роль человека в разрезе проблем субъективности, некото-
рые ключевые понятия остаются в философии М. Мамардашвили 
вплоть до последних лет творчества. 

В совместной с А.М. Пятигорским работе «Символ и созна-
ние» встречаются две подобные категории – структура сознания 
и состояние сознания, где сознание понимается как форма мыш-
ления. При этом, под структурой или состоянием сознания мы 
пониманием не эпистему, в духе Мишеля Фуко255, внутри кото-
рой формируется сознание субъекта, а внутренний элемент субъ-
ективности человека как носителя сознания. 

Структуры мышления – это матрицы, по которым «произво-
димся и рождаемся мы сами в том наборе наших способностей и 
свойств, которые у нас есть или могут быть как у людей»256. С 
ними человек сталкивается с рождения, ведь структуры сознания 
формируются благодаря артефактам, окружающим нас и находя-
щимися в обществе. Это могут быть социальные институты, изо-
бретения или фундаментальные идеи, влияющие на обществен-
ную жизнь – все они порождают структуры мышления, т.е. атомы 
ежедневной сознательной жизни. Однако это сознание не истин-
ное (неживое, как будет писать Мамардашвили в более поздних 

                                                           
255 Гашков С.А. К понятию структуры в работах М. Фуко и М. Мамардашвили // Вестн. 
Том.гос. ун-та. Философия. Социология. Политология. 2017. №39. С. 141–148. 
256 Мамардашвили М.К. Вильнюсские лекции по социальной философии: Опыт физи-
ческой метафизики. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2012. С. 60. 



207 

текстах о Прусте), оно во многом автоматизировано и оказывает-
ся в замкнутом круге, расшатать который оказывается практиче-
ски невозможно. Такой уровень сознания приобретается челове-
ком на стыке двух миров – естественных потребностей и элемен-
тарных нужд человеческой биологии и искусственных форм со-
циальной жизни. Примерами структур мышления могут быть 
крайне конкретные вещи – свобода, равенство, конфликт, гармо-
ния, этикет и т.д. 

Состояние – это акт, совершаемый человеком в мире, порож-
даемый уникальным только для одного человеческого существа 
стечением обстоятельств и событий, приводящий к кристаллиза-
ции всех его чувств и мыслей257. Состояние достигается челове-
ком, безусловно, при большом влиянии целой совокупности 
структур сознания, но выводит человека из замкнутости социаль-
ного порядка или зацикленности реактивных состояния человека. 
Во многом то, что пытается описать Мераб Мамардашвили, на-
поминает «пограничную ситуацию» (нем. Grenzsituation) – утвер-
дившийся термин экзистенциальной философии К. Ясперса.  

У обоих философов ситуация понимается как столкновение 
человека и мира, их особое взаимодействие. К. Ясперс утверждал 
наличие преодолимых, с которыми человек справляется налич-
ным средствами и непреодолимых, пограничных ситуаций 
(смерть, страдание, вина, неопределенность и др.), которые при-
нуждают его к отказу от повседневных практик мышления и ве-
дут к личному прорыву. По Ясперсу, человек, переживший по-
граничную ситуацию, обнаруживает свое уникальное предназна-
чение и позволяет наполнить свое повседневное бытие, преобра-
зовав его духовно. По Мамардашвили, человек может сам ока-
заться в «точке равноденствия», если способен на отказ от всего 
социального и реактивного, готов пойти на риск (поставить себя 
на карту, ввязаться – от фр. s’engager258), чтобы увидеть то (исти-
ну, закон подлинный жизни), что не обнаружить повседневным 
взором и разумом. Обнаруживаются и различия: немецкий мыс-
литель предполагает, что духовная трансформация человека воз-
можна только в результате трагического опыта, сопряженного с 
глубокий потрясением, в то время как грузинский философ на-

                                                           
257 Мамардашвили М.К. Психологическая топология пути. М.: Фонд Мераба Мамарда-
швили, 2015. С. 308. 
258Там же. С. 17. 



208 

стаивает, что трансформация возможна в любой ситуации, но при 
условии наличия собственно воли и усилий для преодоления сво-
ей «слепоты сознания». Вместо понятия пограничной ситуации 
грузинский философ предлагает понятия «ангажированность», 
понимаемое им не через классические понятия экзистенциализма, 
такие как страх, ужас. Ничто, а скорее с понятиями интерес, риск, 
желание быть.    

Другим важным понятием, призванным обозначить образ 
мышления человека как субъекта сознания – это точное или то-
пологическое мышление. Точность мышления напоминает разно-
видность феноменологической редукции, под которой М. Мамар-
дашвили предполагает блокирование навыков наглядного языка и 
созданием новых концептов и мыслительных конструкций, обо-
значающих несуществующие элементы реальности или их отно-
шения, которые обозначить наглядным языков невозможно259. 
Точечное мышление тесно связано с понятием, которое будет 
описано ниже, а именно – понятие собранный субъект. Мыслить 
точно – означает довести свое мышление до предельно трансцен-
дентного состояния (номадического, вневременного), где вся че-
ловеческая экзистенция становится некой точкой равновесия, по-
зволяющей удержать концентрацию мысли и не соскальзывать в 
реактивное, обыденное, привычное мышление. 

Во многих моментах обнаруживается некоторое сходство ме-
жду работами М. Мамардашвили и поздним проектом М. Фуко. 
У обоих авторов мы встречаем динамичное понимание процесса 
становления субъекта – «собирание» субъекта у Мамардашвили и 
субъективация у Фуко. Так, например, в «Картезианских раз-
мышлениях»он указывает, что человек есть движение, среднее 
между бытием и ничто, результат «второго рождения»260, после 
которого человек может стать на путь становления субъектом и 
способен взаимодействовать с вещами, которые не имеют осно-
ваний в реальном природном мире, т.е. получает способность 
трансцендировать.  

Во-вторых, оба философа пытаются, хоть и по-разному, пере-
осмыслить природу сознания, которым обладает человек и сте-

                                                           
259 Мамардашвили М.К. Очерк современной европейской философии. М.: Фонд Мераба 
Мамардашвили, 2017. С. 306. 
260 Мамардашвили М.К. Картезианские размышления. М.: Фонд Мераба Мамардашви-
ли, 2019. С. 178–180. 



209 

пень влияния культуры на человеческую субъективность – на-
пример, влияние советской, русской или грузинской культуры на 
формирование «мускулов» мышления у первого и влияние разви-
тия медицинского или правового дискурса на складывание нор-
мирования субъектов у второго.  

Акт мысли является центральным моментом в концепции соб-
ранного субъекта, и означает способность собирания всех раз-
дробленных мыслей, во-первых, под знаком риска, во-вторых, 
под знаком долговременной переработки их влияния на самого 
мыслящего субъекта без каких-либо реакций. В некоторой степе-
ни это напоминает картезианскую идею о том, что человек – ду-
ховная машина. Таким образом, уметь собирать под знаком риска 
и ответственности весь переживаемый поток мыслей и не выда-
вать реакций, означает не быть духовным автоматом. Для Мераба 
Мамардашвили это знает также не быть зомби, т.е. лишь челове-
коподобным существом или трупом, способным только на реак-
тивные действия.  

Противопоставление «зомби – мыслящий субъект» можно от-
разить и иначе. К примеру, Д. Гаспарян указывает, что в своей 
версии экзистенциализма М.К. Мамардашвили и вовсе удваивает 
человеческое существования, рассматривая их в двух регист-
рах261. Действительно, на протяжении всего его творчества встре-
чается несколько метафор, описывающих двойственность созна-
ния: человека как кентаврическое существо, «интермитенция» 
жизни, бодрствование и сон человеческого сознания и др. Пер-
вый регистр – это всегда псевдосознание (неподлинное сознание) 
– это наша повседневная установка, когда каждый из нас подвер-
жен мифам, стереотипам, автоматизмам. Второй регистр – под-
линное сознание – поддерживаемый «метафизической перспек-
тивой», раскрывает перед нами истинное положение вещей, за-
ставляет нас видеть то, что в естественной установке разглядеть 
невозможно. Основная проблема соотношения двух регистров за-
ключается в том, что псевдосознание непрерывно, в то время как 
подлинное сознание дискретно. Основным вопросом М.К. Ма-
мардашвили становится вопрос о том, как субъекту прорываться 
к режиму подлинного сознания. 

Ключевым понятием для обозначения концепции субъекта у 
                                                           
261 Гаспарян Д. «Сознательная жизнь» в экзистенциализме М. Мамардашвили // Чело-
век. 2020. Т. 31. № 2. С. 55–75. 



210 

Мераба Мамардашвили является собранный субъект, или, по 
словам В.А. Подороги, Герой (иногда мудрец, гений, философ). 
Герой – это тот, кто собирает себя из того, что остается в нем не 
обранным и рассеянным во множестве межчеловеческих отноше-
ний262. Фигура Героя обладает силой собранности («усилие 
быть») и способностью удерживать собранное под постоянной 
угрозой его распада. В лекциях о Декарте собранный субъект 
описывается как первичная достоверность, перешедшая из облас-
ти побуждений в область существования и утвержденная на 
принципе «я принимаю лишь то, что извлеку из себя»263. 

В других лекциях М. Мамардашвили мы можем обнаружить 
упоминание синонимичных понятий, например, упоминание по-
нятия «вертикальный субъект» или «вертикальный человек»264. 
Если субъект, в понимании грузинского философа, является соб-
ранным, то вертикальный человек означает стоящий, бодрст-
вующий, т.е. не выпадающий из потока времени и мыслей. В 
противовес такому субъекту выступает чаще всего обычный че-
ловек, чье внимание естественным образом рассеивается и осла-
бевает, и он не в состоянии удерживать свою мысль. Вертикаль-
ный субъект или бодрствующий человек – это существо, способ-
ное остановить в себе круговорот потока и перестать порождать 
стихийные или порожденные привычками мыслительные алго-
ритмы.  

Собранный субъект не может существовать без определенных 
условий. Так, к примеру, не смотря на уровень развития культуры 
или общества, человек не сможет выйти за пределы тех традиций 
и структур мышления, которые формируются социально, т.е. за 
пределы мышления, способствующие сохранению общества и 
обеспечения функционирования каждого индивида. Общество не 
нацелено на то, чтобы индивид мыслил, следовательно, оно не 
даст толчка к развитию субъективности. 

К важным условиям формирования собранного субъекта, со-
гласно идеям М. Мамардашвили, относится осознанность и воля. 
Осознание своего не-мышления, своей закрытости к миру, ощу-
                                                           
262 Подорога В.А. Топология страсти. Мераб Мамардашвили: современность филосо-
фии. М.: Канон + РООИ «Реабилитация», 2020. С. 236. 
263 Мамардашвили М. К. Картезианские размышления. М.: Фонд Мераба Мамардашви-
ли, 2019. С. 195. 
264 Мамардашвили М.К. Беседы о мышлении. М.: Фонд Мераба Мамардашвили, 2015. 
С. 219. 



211 

щения того, что многое из того, что кажется живым, а на деле 
уже мертво – приводит человека в точку равноденствия или в со-
стояние трансценденции. Только в этой позиции, если у человека 
появляется воля или желание мыслить, он будет способен к соби-
ранию себя и к мышлению, недоступному при наличии элемен-
тарных и социально-ориентированных структур сознания. 

В наиболее позднем проекте, посвященном разбору романа М. 
Пруста и реализовавшемуся в лекциях 1982–1985 гг., вводится 
большое количество категорий, сконструированных в результате 
анализа текстов Данте, самого Пруста, Библии и других художе-
ственных источников, используемых М. Мамардашвили. Наибо-
лее важным концептом здесь выступает время (или жизнь), по-
нимаемое им в бергсоновском и экзистенциальном смыслах. Так, 
в тексте встречается понятие длящегося акта (фр. actedurable), 
под которым подразумевается бесконечность как поток времени, 
где одно действие в абсолютном регистре случается единожды и 
длится, а в психологическом регистре случается множество раз и 
завершается265.  

В романе Пруста он находит множество примеров такому со-
отношению: множество красивых женщин, садящихся в машину, 
оказываются множеством психологических восприятий разных 
женщин, тогда как в абсолютном регистре это было лишь одно 
переживание – встреча с Жильбертой (пример берется из романа 
Пруста); или известная фраза «Агония Христа длится вечно, и в 
это время нельзя спать» означает, что сочувствие должно быть 
свойственно вообще, в регистре абсолютных вещей, а не в от-
дельных психологических актах, которые могут и не случится 
(пример берется у Паскаля); или известная сцена, где описывает-
ся, что всякий мальчик-южанин может задумываться о своем бу-
дущем, но он всегда будет находиться в регистре абсолютного 
значения последнего залпа южан, в проигранном ими сражении 
1863 г., после которого этот юноша не узнает, кем бы он был, не 
сможет достигнуть точки равноденствия в этом событии (пример 
берется у Фолкнера)266. 

Это соотношение абсолютного (экзистенциального) и психо-
логического индивида является прямым продолжением развития 

                                                           
265 Мамардашвили М.К. Психологическая топология пути. М.: Фонд Мераба Мамарда-
швили, 2014. С. 206. 
266 Там же. С. 161. 



212 

мысли М.К. Мамардашвили, где он в большей теме раскрывает 
тему внутреннего устройства человеческого сознания и возмож-
ности собирать себя из памяти во времени, но не отклоняется от 
прошлых идей невозможности мыслить себя внешне, т.е. в обще-
стве. Все общественное является индивидуальным, но психоло-
гическим и кратковременным, а экзистенциальное – абсолютным 
Я, достигнув которого человек может претендовать на то, чтобы 
собрать свою субъективность.  

Не менее важной идеей, подтверждающей его приверженность 
течению экзистенциализма и которую М. Мамардашвили про-
двигал на протяжении многих лет, является идея незаинтересо-
ванности мира в нас самих. В лекциях 1978 г. он, описывая одну 
из характеристик экзистенциализма, пишет: «В мире происходят 
события, явления, акты – они просто происходят. Жизнь – она 
ведь не для нас вовсе…»267. В лекциях 1985 г., где он уже излага-
ет свою философию, основанную на анализе Пруста, он, упоми-
ная Л. Витгеншейна, говорит, что «мир не имеет по отношению к 
нам никаких намерений»268. На протяжении своего творчества 
грузинский философ целенаправленно разбивал эгоцентрический 
пафос новоевропейской модели субъективности, где человек по-
мещает себя в центр мира и формирует своя Я исходя из своих 
взаимодействий с миром, хотя кристаллизация субъекта должна 
идти только изнутри.  

Таким образом, концепция «собранного» субъекта М. Мамар-
дашвили обнаруживается на стыке феноменологической и экзи-
стенциальной традиций и обладает рядом особенностей, свойст-
венных стилю мышления грузинского философа. Следует выде-
лить основные понятия, которые используются им для проработ-
ки вопросов, связанных с проблемой субъекта: структуры созна-
ния, состояние сознания, точное или топологическое мышление и 
собранный субъект.  

Во-первых, его концепции субъекта свойственен динамизм, 
т.е. понимание человека как субъекта, находящегося в постоян-
ном становлении, собирании себя, что сближает его с понятием 
субъективации у М. Фуко. В основе всей динамики лежит «уси-

                                                           
267 Мамардашвили М.К. Очерк современной европейской философии. М.: Фонд Мераба 
Мамардашвили, 2017. С. 215. 
268 Мамардашвили М.К. Психологическая топология пути. М.: Фонд Мераба Мамарда-
швили, 2014. С. 40. 



213 

лие», направленное на удержание истины и духа самой жизни. 
Это усилие, совершаемое человеком, может быть наполнено ре-
лигиозным опытом, философской трансценденцией или декар-
товско-кантовской умственной самодисциплиной, но оно всегда 
стремится к исключительно персональной «внутренней единой 
фундаментальной организации сознательной жизни». 

Во-вторых, в процессе формирования субъективности про-
слеживается значительное влияние культуры, способное как сти-
мулировать развитие личностных, «героических» качеств челове-
ка, так и разрушать человеческую субъективность, делая его 
«зомби» или «элементалом», т.е. сохраняя человеческое сознание 
на некоем досубъектном уровне. Тем не менее, чаще всего в его 
философии проявляется негативная оценка влияния общества, с 
его тягой к деперсонализации, тотализации и «зомбированию» 
своих членов, на что наверняка повлияла жизнь в условиях ком-
мунистического тоталитаризма и идеализация жизни на Западе269. 

В-третьих, способность стать собранным субъектом – задача 
сложная и, возможно, непосильная для многих людей, и требует 
особой смены своего внутреннего сознательного взгляда на себя, 
свою экзистенцию и свое место или предназначение в мире. Че-
ловек является живым (в экзистенциальном смысле) до тех пор, 
пока задает вопрос о жизненном смысле своих поступков, но как 
только он перестает это делать – он соскальзывает в область ими-
тации жизни, мертвого времени своего бытия. Подобная позиция 
делает субъективность крайне автономным свойством человека, 
приобрести которую в сцепке с глубокой социализацией или 
примитивизацией своей жизни невозможно.  

В-четвертых, концепция субъекта мышления М.К. Мамарда-
швили включает в себя экзистенциальное понятие «заброшенно-
сти», но понимается не классическим способом. Заброшенность у 
С. Кьеркегора, Ж.-П. Сартра или М. Хайдеггера всегда предпола-
гает пессимистическую настроенность человека на бытие, чувст-
во заброшенности в чужое измерение, где человека ждет только 
трагическая участь. Мамардашвили придерживается оптимизма , 
полагая, что мыслящий человек вполне может ощущать радость и 
переживать счастье от способности обладать смыслом существо-
вания. Он настаивает на том, что проблему мира как внешне-
                                                           
269 Соловьев Э.Ю. Экзистенциальная сотериология Мераба Мамардашвили // Историко-
философский ежегодник’98. М., 2000. С. 387–407. 



214 

созерцательной проблемы необходимо просто снять (мир не име-
ет в отношении нас никаких намерений), но взамен, во-первых, 
следует осуществлять непрерывную работу над мышлением о са-
мом себе и, во-вторых, иметь смелость быть страстным, т.е. 
иметь смелость ввязаться в самую жизнь, ведь только поставив 
риск своего существования на карту, «ты достоверно присутству-
ешь». 
  



215 

ЗАКЛЮЧИТЕЛЬНОЕ СЛОВО 
 

Экзистенциализм – сложное интеллектуальное течение и не-
однозначное философское явление. С одной стороны, почти у 
каждого философа есть элементы экзистенциального мышления, 
с другой стороны, совсем не сложно представить себе мир, где 
философия существования не получила бы свою концептуализа-
цию, но продолжила бы развиваться так, как она развивалась в 
XIX и XX веках. 

В этой работе мы попытались охватить все то многообразие 
идей и концептов самых разных мыслителей, которые бы нахо-
дились в фарватере трех тем: экзистенциализм, субъект и субъек-
тивация. Выбор этих авторов предопределен, скорее, разнообра-
зием философской мысли прошлых столетий, нежели другими 
критериями, хотя мы не отрицаем, что в разных странах есть свои 
интеллектуальные традиции, своя история и свое понимание ду-
ховного, что неминуемо ведет к некой, хоть и упрощенной, клас-
сификации экзистенциального знания.  

Развивая собственный концепт субъективации, Мишель Фуко 
опирался на свои, подчас не очень систематично подобранные и 
выверенные, культурно-исторические модели становления субъ-
екта. Мы использовали схожий метод, но если подход француз-
ского мыслителя нацеливался на решение проблемы становления 
человека субъектов в регистре вопросов о доступе к истине и 
знанию, то в нашем исследовании мы рассуждали о моделях ста-
новления человека в фарватере идеи о возможности подлинного 
существования – это фундаментальная для экзистенциализма 
мысль. 

Итак, какие модели субъективации мы выявили: 
– Христианская модель С. Кьеркегора; 
– Модель «перерожденного нигилиста» Ф. Достоевского; 
– Модель «борющегося парадоксального субъекта» Ф. Кафки; 
– Модель субъекта «вечного возвращения» Ф. Ницше; 
– Модель субъективации через «бытие-к-смерти» М. Хайдег-

гера; 
– Игровая модель меонтического субъекта О. Финка; 
– Религиозная коммуникативная модель М. Бубера; 
– Модель преодоления квазисубъекта (автоматизированного 

субъекта) Э. Фромма; 



216 

– Иррациональная интерсубъективная модель Г. Марселя; 
– Этическая интерсубъектная модель Ж.-П. Сартра; 
– Трансцендентная модель преодоления имманентного субъ-

екта-женщины С. де Бовуар; 
– Модель бунтующего парадоксального субъекта А. Камю; 
– Религиозная абсурдистская модель Л. Шестова; 
– Религиозная моральная модель Н. А. Бердяева; 
– Модель «исторического субъекта» в негативности посредст-

вом действия А. Кожева; 
– Модель «собранного субъекта» посредством «усилия быть». 
 

За каждым из этих условных названий кроются самые разные 
представления о том, как человек в своем становлении приходит 
к образованию субъективности. Такое разнообразие моделей со-
пряжено с тем, что каждая категория экзистенциализма обладает 
широчайшим смысловым горизонтом, и каждый автор выдвигает 
свои критерии подлинности существования, человеческой субъ-
ективности и способ ее построения.  

Какая из этих моделей наиболее успешная? Какой из этих ав-
торов учел наиболее широкий круг вопросов при формировании 
концепции субъективации? Есть ли среди всех этих представле-
ний наиболее полная или актуальная версия, способная дать ис-
черпывающий ответ на вопрос о становлении субъекта и предло-
жить панацею от неподлинного существования? Ответы остаются 
открытыми… 

Что можно сказать наверняка, так это то, что экзистенциаль-
ные представления о концепции субъекта имеют несколько об-
щих черт, которые немаловажно подчеркнуть в качестве вывода к 
этой исследовательской работе. 

Во-первых, экзистенциальная мысль направлена против обще-
ства, т.е. она антисоциальна. Безусловно, мы говорим не о разру-
шении общества. Как об этом писал М. Мамардашвили, экзи-
стенциализм, как и философия XX века, приобретал антикуль-
турный и даже антигуманистический характер270. В основном ав-
торы говорят о том, что общество под воздействием современной 
культуры превратилось в пространство неподлинного существо-
вания и отчуждения человека, в силу чего его становление субъ-

                                                           
270 Мамардашвили М.К. Очерк современной европейской философии. М.: Фонд Мераба 
Мамардашвили, 2017. С. 264. 



217 

ектом блокировано. Кафкианский мир бюрократии и образ замка, 
хайдеггеровское dasMan, «иметь» Г. Марселя или «современные 
общества, поддерживающие животный образ жизни» А. Кожева – 
все авторы, так или иначе, поддерживают идею максимально ог-
раниченного в своих связях с внешним миром человека, настро-
енного на мобилизацию внутренних сил и нацеленного на соби-
рание субъективности вокруг внутреннего духовного устройства 
личности, а не внешнего обрамления абстрактной и социализиро-
ванной гуманности. 

Конечно, ради справедливой оценки следует сказать, что не-
которые авторы тяготеют к идее построения уникальных и не-
больших сообществ, состоящих из избранных людей, способных 
к установлению глубинной этической связи на основе интерсубъ-
ективного признания ценности друг друга на основе морали, 
любви или игры (Ж.-П. Сартр, Г. Марсель, М. Бубер, О. Финк). С 
другой стороны, подобные утопические проекты маловероятно 
могут воплотиться в жизнь, а даже и при подобном успехе станут 
уделом немногих, не решив в целом проблему десубъективации, 
свойственной ситуации заброшенности. 

Во-вторых, нельзя не сказать о том, что любая концепция 
субъекта или субъективации в экзистенциализме всегда строится 
на позициях антикартезианства и даже антикантианства. Опять 
же, речь идет не о кардинальном отказе от идей двух именитых 
философов, чье значительное влияние на большую часть фило-
софов-экзистенциалистов не вызывает сомнений. Речь идет, в 
первую очередь, о том, что сознание человека не является ни по-
водом для признаний себя субъектом, ни средством, с помощью 
которого можно обратить мир в подчинение себе. 

Первая позиция, согласно которой разум не есть повод для 
признаний себя субъектом вообще, ясно проступает в моделях С. 
Кьеркегора, А. Камю или Л. Шестова. Критика идеи человече-
ской субъективности, в основе которой лежит наличие разума 
или сознания, – до сих пор довольно частая тема для философ-
ских дискуссий (например, в работах Д. Чалмерса, Д. Деннета 
или Р. Рюйе). Однако в философии существования само наличие 
сознания и его субъективирующая сила разбивается либо об ир-
рациональные начала подлинного существования (абсурд, рели-
гия), либо о деструктивные эпифеномены общественной жизни 
(автоматизация, праздность, хайдеггеровские толки, зомби-созна-



218 

ние М. Мамардашили и т.п.). Сознание человека не гарантирует 
ему право быть субъектом «по рождению», и движение к под-
линному существованию возможно только параллельно с приоб-
щение к альтернативным способам познания мира, в которой че-
ловек заброшен. 

Вторая позиция, согласно которой человеческое cogito – не-
достаточный ресурс познания, подтверждается моделями субъек-
тивности Ф. Ницще, М. Хайдеггера, А. Кожева, где человек в 
принципе имеет непреодолимый барьер на пути к познанию под-
линного мира и понимания не сути вещей (как у кантовского но-
умена), а сути своего Я. Называя этот заслон абсурдом, эти авто-
ры не только подписываются под согласием с идеей могущест-
венного Ничто, но и с неспособностью человека прийти к пони-
манию Ничто и, соответственно, подлинного мира, с помощью 
средств своего разума.  

Нельзя не отметить и группу экзистенциально мыслящих фи-
лософов, стоящих на страже сознания, таких как Ж.-П. Сартр, С. 
де Бовуар, отчасти О. Финк и М. Мамардашвили. Позиция этих 
философов не всегда оптимистична, но более оптимистична, чем 
у абсурдистов или иррациональных философов. В размышлениях 
этих авторов всплывает иная проблема – как «заставить» челове-
ческое сознание работать на человека, а не вопреки его подлин-
ной сущности. Соответственно, каждая из моделей этих авторов 
отвечает на этот вопрос по-своему. Cogito стремится упростить 
мир и сделать его удобным и податливым, и даже без влияния 
культуры и Другого человек, не решающийся сделать усилие над 
собой, обречен на жизнь в мире неподлинности. 

В-третьих, пытаясь разрешить (или, в некоторых случаях, раз-
рушить) бинарную проблему субъекта и объекта, экзистенциаль-
ные модели субъективации сами увязли в этой или иной форме 
бинарности, среди которых можно упомянуть «подлинность-
неподлинность», «бытие-ничто», «мышление-квазимышление», 
«иметь-быть», и даже «мужское и женское» и прочее. Иными 
словами, создавая совершенно особый язык внутри философско-
го знания, который должен был наметить новые горизонты мыш-
ления или дать рецептуру человеческого становления, экзистен-
циализм сам оказался довольно ограниченной формой интеллек-
туальной критики современной культуры, общества и знания о 
мире, доступного человеку. Анализируя модели субъективации в 



219 

экзистенциальной философии, мы непременно поймаем себя на 
мысли, что повторяющиеся и пересекающиеся идеи и концепты 
пытаются привести нас к какой-то общей, но едва уловимой и не-
проницаемой мысли, за которой находится ответ на вопрос о том, 
как человек может обрести свою субъективность.  

Таким образом, мы должны понимать, что, несмотря на мно-
гочисленные, проработанные и порой интересные концепты, эк-
зистенциальные модели субъективации не могут дать полноцен-
ного ответа на вопрос о том, что необходимо, чтобы стать чело-
веком. С другой стороны, нельзя игнорировать разнообразный 
жизненный опыт философов-экзистенциалистов и культурно-
исторические контексты, в которых они проживали. На протяже-
нии многих лет внутри экзистенциальной философии перераба-
тывалось множество проанализированных нами концептов, рас-
крывающих самые разные грани человеческой жизни, которые 
необходимо постоянно иметь ввиду, чтобы не растерять уникаль-
ные черты человеческого опыта восприятия подлинного сущест-
вования. 
  



220 

ЛИТЕРАТУРА 
 

1. АббаньяноН. Введение в экзистенциализм. СПб.: Алетейя, 1998. 
2. Адорно Т. Заметки о Кафке // Звезда. 1996. № 12. С. 120–140. 
3. Адорно Т. Негативная диалектика. М.: Академический проект, 

2011. 
4. Арендт Х. Опыты понимания, 1930–1954. Становление, изгна-

ние, тоталитаризм. М.: Изд-во Института Гайдара, 2018.  
5. Беньямин В. Франц Кафка. М.: Ад Маргинем Пресс, 2013. 
6. Бердяев Н.А. О назначении человека. Опыт парадоксальной 

этики. Париж: Современные записки, 1931. 
7. Бердяев Н.А. О рабстве и свободе человека. Опыт персонали-

стической метафизики. Париж: YMCA-Press, 1939. 
8. Бердяев Н.А. Философия свободного духа. М.: TRUGRAM, 

2018. 
9. Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл творчества. М.: Прав-

да, 1989. 
10. Бердяев Н.А. Эрос и личность: философия пола и любви. 

Сборник. СПб.: Азбука-классика, 2007. 
11. Бердяев Н.А. Я и мир объектов. Опыт философии одиночества 

и общения. Париж: Ymca-Press, 1934.  
12. Бердяев Н.А. Лев Шестов и Киркегор // Современные записки. 

1936. № LXII. С. 375–382.  
13. Бибихин В.В. Ранний Хайдеггер: Материалы к семинару. М.: 

Институт философии, теологии и истории св. Фомы, 2009. 
14. Бибихин В.В. История современной философии. СПб.: Влади-

мир Даль, 2014.  
15. Бибихин В.В. Ранний Хайдеггер: Материалы к семинару. М.: 

Институт философии, теологии и истории св. Фомы, 2009.  
16. Бланшо M. От Кафки к Кафке. М.: Логос, 1998.  
17. Бовуар С. де. Второй пол. М.–СПб.: Прогресс; Алетейя, 1997.  
18. Больнов О.Ф. Философия экзистенциализма. СПб.: Лань, 1999.  
19. Больнов О.Ф. Новая укрытость. Проблема преодоления экзи-

стенциализма. Введение / пер. А.Р. Абдуллина // Философская мысль. 
2001. № 2. C. 137–145. 

20. Брод М. О Франце Кафке. СПб.: Гуманитарное Агентство 
«Академический Проект», 2000. 

21. Бубер М. Два образа веры. М.: Республика, 1995.  
22. Бурханов Р.А., Никулина О.В. Концепция экзистенциалов в 

трактате М. Хайдеггера «Бытие и время» // Общество: философия, ис-
тория, культура. 2018. № 6. 

23. Визгин В.П. Лица и сюжеты русской мысли. М.: Фонд Разви-



221 

тия фундаментальных лингвистических исследований, 2016. 
24. Визгин В.П. Понятие личности в философии Марселя // Мар-

сель Г. О смелости в метафизике: сб. статей. СПб.: Наука, 2013. 
25. Визгин В.П. Философия надежды // Марсель Г. Опыт конкрет-

ной философии. М.: Республика, 2004. 
26. Ворожихина К.В. Лев Шестов и его французские последовате-

ли. М.: ИФРАН, 2016.  
27. Габриэль М. Опыт конкретной философии. М.: Республика, 

2004. 
28. Гарина Т.С. Проблема католицизма в творчестве Ф.М. Досто-

евского и Л.И. Шестова // Вестник Московского университета. Сер. 7. 
Философия. 1996. № 5. С. 69–70. 

29. Гаспарян Д. «Сознательная жизнь» в экзистенциализме М. 
Мамардашвили // Человек. 2020. Т. 31. № 2. С. 55–75. 

30. Гашков С.А. К понятию структуры в работах М.Фуко и М. 
Мамардашвили // Вестник Томского государственного университета. 
Философия. Социология. Политология. 2017. № 39. С. 141–148. 

31. Гегель Г.В.Ф. Феноменология духа. М.: Академический про-
ект, 2018.  

32. Гегель Г.В.Ф. Философия духа // Энциклопедия философских 
наук. Т. 3. М., 1977.  

33. Гусейнов Ф.И. Введение в философию Габриэля Марселя // 
Известия МГТУ «МАМИ». 2013. № 4(18). Т. 2. С. 29–34. 

34. Делез Ж. Анти-Эдип: Капитализм и шизофрения. Екатерин-
бург: У-Фактория, 2008.  

35. Делез Ж., Гваттари Ф. Что такое философия? М.: Академиче-
ский Проект, 2009.  

36. Делез Ж. Ницше. СПб.: Аксиома, Кольна, 1997.  
37. Делез Ж., Гваттари Ф. Кафка: За малую литературу. М.: Инсти-

тут общегуманитарных исследований, 2015. 
38. Джеффрис С. Гранд-отель «Бездна». Биография Франкфурт-

ской школы. М.: Маргинем Пресс, 2018.  
39. Евлампиев И.И. Философия человека в творчестве Ф. Достоев-

ского (от ранних произведений к «Братьям Карамазовым»). СПб.: Из-
дательство Русской христианской гуманитарной академии, 2012.  

40. Зеньковский В. История русской философии. М.: Академиче-
ский Проект, Раритет, 2001.  

41. Камю А. Бунтующий человек. М.: АСТ, 2014.  
42. Камю А. Записки бунтаря. М.: АСТ: Астрель, 2011.  
43. Камю А. Миф о Сизифе. М.: АСТ: Астрель, 2011. 
44. Кантор В.К. Судить Божью тварь. Пророческий пафос Досто-

евского. М., 2010.  



222 

45. Кафка Ф. Америка. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2016. 
46. Кафка Ф. Лабиринт. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2013.  
47. Кафка Ф. Процесс. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2018. 
48. Киргегард и Достоевский. Доклад, прочитанный в Религиозно-

философской академии в Париже 5 мая 1935г. // Шестов Л.И. Досто-
евский и Ницше. Философия трагедии. М.: Академический проект; 
Культура, 2020.   

49. Киссель М.А. Философская эволюция Ж.-П. Сартра. Л.: Лениз-
дат, 1976.  

50. Кожев А. Атеизм и другие работы. М.: Праксис, 2006.  
51. Кожев А. Введение в чтение Гегеля. СПб.: Наука, 2013. 
52. Кожев А. Идея смерти в философии Гегеля. М.: Логос-

Прогресс-Традиция, 1998.  
53. Кожев А. Понятие Власти. М.: Праксис, 2006. 
54. Курилович И.С. Рациональные основания концептуального пе-

ревода: случай феноменологии Гегеля – Хайдеггера в работах Алек-
сандра Кожева. Статья первая // Вестник РГГУ Серия «Философия. 
Социология. Искусствоведение». 2018. № 3. С. 32–41. 

55. Курилович И.С. Французское неогегельянство: Ж. Валь, А. 
Койре, А. Кожев и Ж. Ипполит в поисках феноменологии Гегеля-
Гуссерля-Хайдеггера. М.: РГГУ, 2019. 

56. Кьеркегор С. Или – или. Фрагмент из жизни: в 2 ч. СПб.: Изда-
тельство Русской Христианской Гуманитарной Академии: Амфора. 
ТИД Амфора, 2011.  

57. Кьеркегор С. Болезнь к смерти. М.: Академический проект, 
2019.  

58. Кьеркегор С. Заключительное ненаучное послесловие к «Фи-
лософским крохам». СПб.: Издательство Санкт-Петербургского уни-
верситета, 2005.  

59. Кьеркегор С. Понятие страха. М.: Академический проект, 2014.  
60. Кьеркегор С. Страх и трепет. М.: Академический проект, 2020. 
61. Ле Блан Ш. Кьеркегор. М.: РИПОЛ Классик, 2018.  
62. Лёвит К. От Гегеля к Ницше. СПб.: Владимир Даль, 2002. 
63. Мамардашвили М.К. Беседы о мышлении. М.: Фонд Мераба 

Мамардашвили, 2015. 
64. Мамардашвили М.К. Вильнюсские лекции по социальной фи-

лософии (Опыт физической метафизики). СПб.: Азбука, Азбука-
Аттикус, 2012.  

65. Мамардашвили М.К. Картезианские размышления. М.: Фонд 
Мераба Мамардашвили, 2019. 

66. Мамардашвили М.К. Классический и неклассический идеалы 
рациональности. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2010. 



223 

67. Мамардашвили М.К. О психоанализе: лекция // Логос: филос. 
лит. журнал. М., 1994. № 5. 

68. Мамардашвили М.К. Очерк современной европейской фило-
софии. М.: Фонд Мераба Мамардашвили, 2017. 

69. Мамардашвили М.К. Психологическая топология пути. М.: 
Фонд Мераба Мамардашвили, 2014. 

70. Маркузе Г. Разум и революция. СПб.: Владимир Даль, 2000. 
71. Маркузе Г. Критическая теория общества: избранные работы 

по философии и социальной критике. М.: АСТ: Астрель, 2011. 
72. Марсель Г. Бог и причинность. Избранные работы. М., 2007. 
73. Марсель Г. Быть и иметь. Новочеркасск: Агентство «Лагуна», 

1994. 
74. Марсель Г. Люди против человеческого. М.: Центр гуманитар-

ных инициатив, 2018.  
75. Марсель Г. Метафизический дневник. СПб., 2005.  
76. Марсель Г. Экзистенция и объективность // Марсель Г. Траги-

ческая мудрость философии. Избранные работы. М.: Издательство 
гуманитарной литературы, 1995.  

77. Михайлов И.А. Ранний Хайдеггер: Между феноменологией и 
философией жизни. М.: Прогресс-Традиция / Дом интеллектуальной 
книги, 1999.  

78. Монин Н. Сартр. М.: РИПОЛ классик, 2018.  
79. Набоков В. Лекции по русской литература. СПб.: Азбука, Аз-

бука-Аттикус, 2018.  
80. Ницше Ф. Ecce Homo. Антихрист. СПб.: Азбука, Азбука-

Аттикус, 2013.  
81. Ницше Ф. Воля к власти. СПб.: Азбука, Азбука-Аттикус, 2013. 
82. Ницше Ф. Падение кумиров. СПб.: Азбука, Азбука Аттикус, 

2012.  
83. Ницше Ф. По ту сторону добра и зла. М.: Академический Про-

ект, 2007.  
84. Ницше Ф. Полное собрание сочинений: В 13 томах // Институт 

философии. М.: Культурная революция, 2012. 
85. Ницше Ф. Утренняя заря. М.: Академический Проект, 2008.  
86. О «перерождении убеждений» у Достоевского // Шестов Л.И. 

Достоевский и Ницше. Философия трагедии. М.: Академический про-
ект; Культура, 2020.  

87. Ойзерман Т.И. Современный экзистенциализм. Критические 
очерки. М.: Мысль, 1966.  

88. Патырбаева К.В. Субъект исторического процесса в филосо-
фии Гегеля // Вестник Пермского университета. Философия. Психо-
логия. Социология. 2012. № 3. С. 61–73. 



224 

89. Перекрестки культур: Александр Койре, Александр Кожев, 
Исайя Берлин / отв. ред. О.Л. Грановская, Д.Н. Дроздова, А.М. Рутке-
вич. М.: Политическая энциклопедия, 2021.  

90. Подорога В.А. Парабола. Франц Кафка и конструкция снови-
дения. М.: Институт философии РАН - Культурная революция, 2020.  

91. Подорога В.А. Топология страсти. Мераб Мамардашвили: со-
временность философии. М.: Канон + РООИ “Реабилитация”, 2020.  

92. Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феноменологической онто-
логии. М.: Республика, 2000.  

93. Сартр Ж.-П. Проблемы метода. Статьи. М.: Академический 
проект, 2008.  

94. Сафрански Р. Ницше: биография его мысли. М.: ИД «Дело» 
РАНХиГС, 2016. 

95. Слотердайк П. Критика цинического разума. Екатеринбург: У-
Фактория; М.: ACT МОСКВА, 2009.  

96. Соловьев Э.Ю. Экзистенциальная сотериология Мераба Ма-
мардашвили // Историко-философский ежегодник’98. М., 2000. С. 
387–407. 

97. Уэст Д. Континентальная философия. М.: ИД «Дело»      РАН-
хИГС, 2015. 

98. Финк Е. Основные феномены человеческого бытия. М.: Ка-
нон+РООИ «Реабилитация», 2017.  

99. Финкелстайн С. Экзистенциализм и проблема отчуждения в 
американской литературе. М.: Прогресс, 1967. 

100. Фромм Э. Здоровое общество. М: ACT: Транзиткнига, 2005. 
101. Фромм Э. Иметь или быть? М.: АСТ, Астрель, 2010.  
102. Фромм Э. Искусство любить. М.: АСТ, Астрель, 2009. 
103. Фромм Э. Бегство от свободы. Человек для себя. М.: ACT, 

2006.  
104. Фромм Э. Человек для себя. М.: Астрель, 2012. 
105. Фуко М. Лекции о Воле к знанию. СПб.: Наука, 2016.  
106. ХайдеггерМ. Бытие и время. М.: Академический проект, 2015.  
107. Хайдеггер М. Кант и проблема метафизики. М.: Русское фе-

номенологическое общество, 1997.  
108. Хайдеггер М. Ницше. Т. 1. СПб.: Владимир Даль, 2006.  
109. Хайдеггер М. Основные понятия метафизики. Мир-

конечность-одиночество. СПб.: Владимир Даль, 2013.  
110. Хайдеггер М. Понятие времени. СПб.: Владимир Даль,2021.  
111. Хайдеггер М. Что такое метафизика? М.: Академический 

Проект, 2013.  
112. Хоружий С.С. Фонарь Диогена. Критическая ретроспектива 

европейской антропологии. М.: Институт философии, теологии и ис-



225 

тории св. Фомы, 2010.  
113. Шестов Е. Спекулятивное рассуждение в меонтической фе-

номенологии О.Финка // HORIZON. Феноменологические исследова-
ния. 2018. № 2(14). С. 391–413. 

114. Шестов Л.И. Potestas clavium (Власть ключей). М., 2007.  
115. Шестов Л.И. Добро в учении гр. Толстого и Ф.Ницше (Фило-

софия и проповедь) // Шестов Л. Избранные произведения. М., 1993. 
116. Шестов Л.И. Достоевский и Ницше. Философия трагедии. М.: 

Академический проект; Культура, 2020. 
117. Шестов Л.И. Афины и Иерусалим. Париж: YMCA-PRESS, 

1951.  
118. Шестов Л.И. Кьеркегор и экзистенциальная философия. М.: 

Прогресс-Гнозис, 1992 . 
119. Шестов Л. Сочинения: в 2 т. Т. 1: Власть ключей. М., 1993. 
120. Шестов Л. Сочинения: в 2 т. Т. 2: На весах Иова (Странствие 

по душам). М., 1993.  
121. Шестов Л. Умозрение и откровение. Париж, 1964.  
122. Ясперс К. Смысл и назначение истории. М.: Политиздат, 

1991. 
123. Fink E. Play as a Symbol of the World and Other Writings. Bloo-

mington: Indiana University Press, 2016.  
124. Fink E. VI. Cartesianische Meditation. Teil 1. Die Idee einer 

transzendentalen Methodenlehre (Husserliana-Dokumente Bd. II/I). Dor-
drecht: Kluwer, 1988.  

125. Foucault M. Technologies of the Self // Lectures at University of 
Vermont Oct. 1982. Univ. of Massachusets Press, 1988. 

126. Marcel G. Homo viator. P.: Aubier, 1945. 
127. Marcel G. Le mystère de l'être / Nouvelle éd. Vol. 2. Paris, 1997. 
128. Sartre J.-P. Critique de la raison dialéctique. Paris: Gallimard, 

1960. 
  



226 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Научное издание 
 
 
 

Сергей Сергеевич Русаков, 
кандидат политических наук 

 
 

СУБЪЕКТ И СУБЪЕКТИВАЦИЯ  
В ФИЛОСОФИИ ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМА  

 
Монография  

 
 

 
 
 
Ответственный редактор В. Андронатий 
Технический редактор И. Бельковская 
Корректор Ю. Чиркова 
Компьютерная верстка И. Иванова 
Дизайн обложки О. Зуев 
 

___________________________________________________________________________ 
Подписано в печать 05.07.2022 г.    Формат 60х841/16 

 
Усл. печ.л. 11,6  Тираж 550 экз.  Заказ 1411 

___________________________________________________________________________ 
Издательство Государственного института экономики, финансов, права и технологий 

188300 Ленинградская обл., г. Гатчина, ул. Рощинская, д. 5 
 

Цена свободная 


	Страница 1



